
 
 

 

 

                                                                                                                      
 

 

            

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                       

 
ث

حا
لأب

وا
ت 

سا
را

لد
 ل
كر

فا
 ت
كز

مر
  
  

  
 

  
  
  

  
  

 
ث 

حا
لأب

وا
ت 

سا
را

لد
 ل
كر

فا
 ت
لة

ج
م

  
  

  
  

  
  

  
د 

جل
لم

ا
0
1

  
 

ل 
لأو

 ا
دد

لع
ا

 
20

26
 

Votre texte ici 

 مركز تفاكر للدراسات والأبحاث

   مركز تفاكر للدراسات والأبحاث                     

          TAFAKOR Center for studies and research     

                  SIDI RAHAL PLAGE ; MOROCCO  

                   center.com-www.tafakor           

لمركز تفاكر للدراسات والأبحاث ©جميع الحقوق محفوظة   

 علوم الإنسانية والاجتماعيةلل تفاكر مجلة

 مختلف من الباحثين كل أمام مفتوح دولي علمي منبر"

 إلى تطوير الهادفة العلمية إنتاجاتهم العالم لتقديم أنحاء

"الفكر  والاجتماعية الإنسانية العلوم ميادين في والنقاش 

0262 : فبرايرالأولالعدد   



 
 

 

 

 

 

 مجلة تفاكر
 للعلوم الإنسانية والاجتماعية

 محكمة دورية دولية

 :عن تصدر

 المغرب– والأبحاث للدراسات تـفـاكـــر مركز

 

 

 

 

 

 :ركزرئيس الم

 د. لحسـن دحمانـي

 01المجلد 

 01العدد رقم: 

 2026شتاء 

ISSN: 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 الصفحة التعريفية

 للعلوم الإنسانية والاجتماعية مجلة تفاكر

 في مجالات: دورية علمية دولية محكمة تعنى بنشر البحوث العلمية الجادة

 علم الاجتماع -

 علوم التربية -

 السياسات العمومية -

 العلوم القانونية والسياسية -

 الدراسات الفلسفية والفكرية -

 تصدر عن: مركز تفاكر للدراسات والأبحاث

 المغرب-المقر: سيدي رحال الشاطئ

 orreview@gmail.comtafakالبريد الإلكتروني للمجلة: 

 center.com-https://www.tafakorأو من خلال الموقع الإلكتروني لموقع تفاكر 

 تقبل البحوث باللغات العربية، الإنجليزية والفرنسية وتنفتح على لغات أخرى.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:tafakorreview@gmail.com
https://www.tafakor-center.com/


ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 

 

 

 هيئة التحرير

 رئيس التحريرو  المسؤول المدير، دحــمانـــي د. لحســن

  ،نائب رئيس التحرير ذ. حميد نقاش

 التدقيق اللغوي 

 ، باحث في النقد الأدبي، المغربد. محمد خيوط

 ، باحث في الدراسات الإنجليزية والترجمة، المملكة المتحدةذ. عتيق الفاتحي

 ، باحث في الدراسات الإنجليزية، المغربذ. محمد مفتاح

 ، باحث في اللسانيات، المغربذ. عبد الهادي حفيظ

 الإخراج الفني:

 ، باحث في المعلوميات والذكاء الاصطناعي، المغربذ. المهدي صبري 

 باحث في المعلومياتذ. محمد عرجون، 

 أخلاقيات البحث

 ، باحثة في القانون العام والعلوم السياسية، المغربدة. حفيظة حنان

 في علم الاجتماع، المغرب ، باحثةذة. مريم خطوري

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 

 

 

 اللجنة العلمية

 

 

 د. عبد الرحيم العطري، جامعة محمد الخامس بالرباط، المغرب د. إبراهيم حمداوي، جامعة ابن طفيل بالقنيطرة، المغرب

 د الخامس بالرباط، المغربد. عبد اللطيف كداي، جامعة محم د. عبد الرحمان المالكي، جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس، المغرب

 د. التجاني بولعوالي، جامعة لوفان، بلجيكا دة. الزهرة الخمليش ي، جامعة عبد المالك السعدي بتطوان، المغرب

 د. علي أسعد وطفة، كلية التربية جامعة الكويت، الكويت د. عبد القادر ملوك، جامعة ابن زهر بأكادير، المغرب

 د. إبراهيم بورشاشن، جامعة محمد بن زايد للعلوم الإنسانية، الإمارات سيدي محمد بن عبد الله بفاس، المغرب د. سعد الدين إكمان، جامعة

 د. قادر المحمدي، جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس، المغرب د. نور الدين لمصوري، جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس، المغرب

 دة. أسماء حسين ملكاوي، جامعة قطر، قطر وي لمهن التربية والتكوبن بطنجة، المغربد. عبد الواحد فقيهي، المركز الجه

 د. محمد دحماني، جامعة ابن زهر بأكادير، المغرب دة. سعاد ازبيطة، جامعة ابن طفيل بالقنيطرة، المغرب

 اللبنانية، لبنان دة. دوللي الصراف، الجامعة د. توفيق فائق، جامعة سيدي محمد بن عبد الله بفاس، المغرب

 د. عياد أبلال، المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين بتازة، المغرب د. حوس ى آزرو، جامعة مولاي اسليمان ببني ملال، المغرب

 د. حسن التاج، جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب د. الصديق الصادقي العماري، جامعة محمد الأول بوجدة، المغرب

 د. شهاب اليحياوي، المعهد العالي للعلوم الإنسانية بجامعة تونس، تونس ، جامعة مولاي سليمان ببني ملال، المغربد. فريد أبي بكر

 دة. هاجر لمفضلي، جامعة مولاي سليمان ببني ملال، المغرب دة. أمينة زوجي، جامعة الحسن الأول بسطات، المغرب

 دة. عائشة التايب، جامعة عجمان، الإمارات العربية المتحدة وتقنيات الصحة ، المغربد. رشيد أمشنوك، المعهد العالي للمهن التمريضية 

 د. محمد الرصاعي، جامعة الحسين بن طلال، الأردن د. مصطفى العطار، جامعة عبد المالك السعدي بتطوان، المغرب

 ، تونسدة. سمية بيدوح، جامعة تونس د. سعيدة النخوي، وزارة التربية الوطنية، المغرب

 المغرب التربية الوطنية،وزارة  محمد خيوط،  .د المغرب وزارة التربية الوطنية، لاح الدين شناع،ص د.



ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 

 

 

 دليل المؤلف

ا للضوابط 
ً
يسر هيئة تحرير مجلة تفاكر للعلوم الإنسانية والاجتماعية أن تدعو الباحثين إلى إرسال مساهماتهم وفق

 التالية:

 

 يجب أن تندرج المقالات العلمية ضمن مجالات اهتمام المجلة. -

 أن تكون المساهمة أصلية ولم تنشر من قبل. -

 كلمة، ملخص بلغة المقال )العربية أو الفرنسية( وآخر باللغة الإنجليزية. 300ملخص لا يتجاوز ترفق المساهمة ب -

 .1,15، البعد بين السطور 14مقاس  Sakkal majallaتكتب المقالات باستخدام خط  -

 لا تفرض المجلة حدًا على عدد صفحات المقال، على أن يكون المقال خاليًا من الحشو والإطناب. -

عبر الموقع الإلكتروني لمركز تفاكر للدراسات والأبحاث من خلال الضغط على شروط  Wordل المقال بصيغة يتم إرسا

  center.com-https://tafakorالنشر، بعد إنشاء حساب خاص لتتبع وضعية طلب النشر عبر الموقع الإلكتروني للمركز 

 tafakorreview@gmail.comبريد الإلكتروني للمجلة: أو من خلال ال

 يجب صب المقال في القالب المناسب، بعد تحميله من الموقع، مع احترام الضوابط الشكلية الموضحة داخله. -

 الإصدار السابع. APA وجب اتباع شروط ومعايير النشر الخاصة بالجمعية الأمريكية لعلم النفس -

 تخضع جميع المساهمات للتحكيم العلمي المزدوج القائم على التعمية. -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://tafakor-center.com/
mailto:tafakorreview@gmail.com


ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 

Author guidelines 

The Editorial Board of Tafakor Journal Humanities and Social Studies is 

pleased to invite researchers to sumbit gheir scholarly contributions in 

accordance with the following guidelines:  

- Scope of the journal: Submitted manuscripts must fall within the fields 

of interest covered by the journal. 

- Originality: The contribution must be original and not previously 

published. 

- Abstract: Each article must include an abstract not exceeding 300 words 

in the main language of the article (Arabic or French), accompanied by an 

English abstract.   

- Formatting Requirements: Articles must be typed in Times New 

Roman; size 13, with 1.15 line spacing throughout the text.  

- Length of the Article: The journal does not impose a strict page limit. 

However, submissions should be concise, focused, and free from redundancy or 

unnecessary elaboration. 

- Submission Procedure: Manuscripts should be submitted in Microsoft 

Word format through the Tafakor center for studies and Research website by 

clicking on the “publication conditions” section: https://tafakor-center.com 

- Journal Template: Authors must use official article template provided by 

journal and strictly adhere to the formatting requirements indicated within it. 

- Citation and Referencing Style: All manuscripts must follow the 

American Psychological Association (APA) 7th Edition publication standards.  

- Peer Review Process: All submissions are subject to a double-blined peer 

review to ensure the quality an integrity of the research. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://tafakor-center.com/


ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 .تخلي هيئة تحرير المجلة مسؤوليتها عن أي انتهاك لحقوق الملكية الفكرية

آراء  تعبر عن ، وإنماالعدد عن هيئة تحرير المجلة أو إدارة المركز هذا لا تعبر الآراء الواردة في

 أصحابها.

 المغرب-لمركز تفاكر للدراسات والأبحاث © جميع الحقوق محفوظة

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 الفهرس

 

 1 رئيس التحرير تاحية العددافت

الثقافة المحلية بين الإقصاء والإدماج المجال 

 المديني الهامش ي نموذجا

د. توفيق فائق، أستاذ علم الاجتماع بكلية 

 -فاس –الآداب والعلوم الإنسانية سايس 

 المغرب

2 

التغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ وصراع 

 الفاعلين 

 ر العفوي إلى إعادة تشكيل المجالمن التغي 

 

أستاذ علوم التربية ؛ 1د. لحسن ؛دحماني

بالمركز الجهوي لمهن التربية والتكوين طنجة 

 تطوان الحسيمة، المغرب

 

19 

د. هشام بقشوش، وزارة الشباب والثقافة  الزواج في المغرب المعاصر: جدلية البنية والقيمة

 المغرب -والتواصل )قطاع الشباب(

39 

سوسيولوجيا الحداثة: من سلطة العقل إلى سلطة 

 الفاعل

د. إبراهيم الهباوي، وزراة التربية الوطنية، 

 المغرب

59 

 حقيقة الفكر في الحقل الإسلامي

 

د. محمد رضا الحضري، وزارة التربية 

 الوطنية، المغرب

60 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

1 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 جتماعيةافتتاحية العدد الأول من مجلة تفاكر للعلوم الإنسانية والا 

عبر عن وعي تعية لحظة علمية ومعرفية متميزة، يشكل صدور العدد الأول من مجلة تفاكر للعلوم الإنسانية والاجتما

الحقول المعرفية في العلوم  في مختلففي الإسهام في تجديد الفكر جماعي بأهمية الفعل البحثي الرصين، وعن رغبة أكيدة 

ست مجرد مجلة علمية محكمة بالمعنى الإجرائي للنشر، بل هي مشروع فكري مؤسس، لي تفاكرالإنسانية والاجتماعية. ف 

يسعى إلى بناء فضاء علمي للتفكير المشترك، والحوار الخلاق بين الباحثين من مختلف المشارب والتخصصات، في سبيل 

 تطوير المعرفة، واستشراف أسئلة الإنسان والمجتمع والتحول. 

مسؤول يزاوج بين العمق  ينطلق هذا المشروع من الحاجة إلى إعادة الاعتبار للبحث الجاد، وإلى فتح نقاش علمي

النظري والدقة المنهجية، وينفتح على التحولات الاجتماعية والمجالية والثقافية والقيمية التي تعرفها مجتمعاتنا. وفي هذا 

السياق، يضم هذا العدد مقالات علمية تعالج قضايا راهنة، من بينها الثقافة المحلية بالمجالات المدينية الهامشية، 

مجالية بسيدي رحال الشاطئ وصراع الفاعلين، ومؤسسة الزواج في المغرب المعاصر، إلى جانب -السوسيووالتحولات 

 .نقاشات نظرية حول الحداثة والفكر في الحقل الإسلامي

تلتزم مجلة تفاكر للعلوم الإنسانية والاجتماعية بأعلى المعايير العلمية والأخلاقية في النشر، من خلال نظام التحكيم 

دار السابع، مع الحرص على صالإ  APAي وفق دليل الجمعية الأمريكية لعلم النفس المزدوج، واعتماد معايير النشر العلم

أن تكون المواد المنشورة ذات قيمة مضافة في حقلها، وأن تسهم في تجديد المناهج والمفاهيم والنظريات، وفي توجيه البحث 

 العلمي نحو معالجة الإشكالات الكبرى التي تهم الإنسان والمجتمع.

رصين يكرس ثقافة التفاكر بوصفها ممارسة ةفكرية نقدية،  شروع، إلى بناء تقليد علمي، من خلال هذا المإننا نطمح

تؤمن بتعدد زوايا النظر، وثراء المقاربات، وتنوع التجارب البحثية. كما نفتح صفحات المجلة أمام الباحثين المخضرمين 

هو سر استمرارية الفكر  هي التي تنتج التحول، وأن تلاقح الأجيال والشباب على السواء، إيمانا منا بأن المعرفة الجماعية

 ونمائه.

إن صدور هذا العدد الأول يمثل بداية لمسار نريد له أن يكون علامة فارقة في المشهد الأكاديمي الوطني والدولي، 

هذه المناسبة، تتقدم هيئة التحرير ومساحة للتفاعل بين المفكرين والباحثين، ومنبرا لتداول الأفكار النقدية المتجددة، وب

بخالص الشكر والعرفان إلى كل من ساهم في إنجاح هذا المشروع العلمي من باحثين، ومحررين، ومحكمين، ومساندين 

 للفكر الحر والمسؤول.

ــي: تحرير مدير ال ــانـ ـــســــن دحمــ  د. لحـ

 مجلة تفاكر للعلوم الإنسانية والاجتماعية

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

2 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

Local culture between exclusion and integration: the marginal 

urban area as a model 

Toufik FAIK  Professor of Sociology at the Faculty of Arts and Humanities, Fes-Sais 

 

Published Accepted Received 

 2026/01/15 2026/01/01 

DOI  :  

 

 

Abstract 

The sudden urban expansion experienced by the city of Mechraa Bel Ksiri has 

contributed to the creation of marginalised areas, formed as a result of increasing 

migration rates and the resulting cultural assimilation and threats. This research paper 

attempts to shed light on the role of culture in reproducing social exclusion, using a 

complex methodology, whereby we conducted individual interviews and distributed 

questionnaires to residents of marginalised areas.  

The study yielded the following results: The marginal sphere is inhabited by groups 

that suffer from social exclusion due to the cultural baggage they carry with them from 

their place of origin. Instead of cultural representations being a factor of integration 

and inclusion, they contribute to the perpetuation of exclusion and self-isolation. 

Keywords: Sudden urban, Migration Rates, Culture, Social Exclusion, Inclusion. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0003-1195-5761


ISSN :  
 
 
 

3 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 -ي الهامش ي نموذجاالمجال المدين-الثقافة المحلية بين الإقصاء والإدماج 

 بكلية الآداب والعلوم الإنسانية سايس فاس أستاذ علم اجتماع ،توفيق فائق .د
 

 تاريخ النشر تاريخ القبول  تاريخ الاستلام

2026/01/01 2026/01/15  

DOI : 
 

 

 

 ملخص

ساهم في خلق مجالات هامشية، تشكلت نتيجة تزايد معدلات التوسع الحضري الفجائي الذي عرفته مدينة مشرع بلقصيري 

تثاقف خادم ومهدد. تحاول هذه الورقة البحثية تسليط الضوء على دور الثقافة في إعادة إنتاج  الهجرة، وما نجم عن ذلك من

نهج مركب، حيث عمدنا في هذا البحث إلى إجراء مقابلات فردية وتوزيع استمارات على بمالإقصاء الاجتماعي، متوسلين في ذلك 

جال الهامش ي تقطنه فئات تعاني من الإقصاء الاجتماعي بفعل قاطني الهوامش. ولقد أسفرت الدراسة عن النتائج التالية: الم

الترسبات الثقافية التي تحملها معها من المجال الأصل، حيث بدلا من أن تشكل التمثلات الثقافية عنصر إدماج واحتواء، فهي 

 تسهم في تكريس الاستبعاد، والانغلاق حول الذات.

 الإدماج.، الإقصاء الاجتماعي، الثقافة، الهجرة، التوسع الحضري  :يةالكلمات المفتاح

 

  مقدمة

يعد المجال الحضري من بين المواضيع التي حظيت بتداخل العلوم الإنسانية والاجتماعية في دراسته )علم الاجتماع، 

الأمريكي، الجغرافيا، الاقتصاد، الأنثروبولوجيا ...(، ولقد انطلقت الشرارة الأولى للدراسات المدينية بالعالم الغربي )

والأوروبي(، ثم انتقلت للعالم العربي. منذ أن أخذ منحنى السكان يميل لصالح المدن في مقابل القرى، والدراسات تشتغل 

بالمدن والأخطار الاجتماعية الناجمة عنها، غير أن ما يمكن تسجيله هو التركيز، في الغالب، على المجالات الحضرية 

م على 20لأجنبية، والمحلية( لا تخرج عن ذلك، لقد اشتغل الرواد الأوائل خلال القرن الكبرى، والدراسات المغربية )ا

، نافيز بوشانين، الناصيري، بوشنفاتي، أندري آدمالمدن التالية: الدار البيضاء، فاس، الرباط، تطوان...الخ، خاصة مع 

البحث نحو المدن الصغرى والمتوسطة التي أخذت  المالكي .... وغيرهم كثر. إن هذا المسار البحثي دفعنا إلى توجيه بوصلة

تشكل مجالات جديدة لاستقطاب أفواج من المهاجرين، وما نجم عن هذا التزايد الديمغرافي والعمراني من مشاكل 

سوسيوثقافية عدة، فالمثاقفة الناجمة عن التقاء ثقافتين متناقضتين الأولى أصلية، والثانية وافدة، كان من نتائجها 

اع المفض ي للإقصاء أو الاستبعاد، مما يعني ولادة فئات مقصية، بعبارة أخرى، التمثلات الثقافية بدلا من أن تلعب الصر 



ISSN :  
 
 
 

4 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

عندما تلتقي ثقافة وافدة بثقافة أصلية يلجأ النسق المهيمن إلى  التضمين، غذت تكرس الإقصاء والنبذ.  وأدور الإدماج 

لإقصاء الرمزي بنعت الثقافة الضعيفة بالمتخلفة وغير المتحضرة، مما فرض معاييره، بل ويصل الفرض الثقافي إلى ا

يحرم أصحابها من الرأسمال الرمزي اللازم للاندماج السوسيوثقافي والإدماج الاقتصادي. هذا يخلق ما يسميه روبيرت 

لى خط التماس بين عالمين دون أن ينتمي كليا لأي بالإنسان الهامش ي، وهو الفرد الذي يقف ع (Robert, 1928) بارك

 منهما، مما يجعله عرضة للإقصاء الاجتماعي والمجالي.

فضاء للتفاعل المستمر بين الأشخاص، والفاعلين الاجتماعيين، هذا التفاعل تتغير نوعيته بناء على المديني المجال 

يه ثنائية )رابح / رابح(، غير أن اختلال العلاقات يحولها إلى السياق الزمكاني، فقد يكون من وجهة نظرنا إيجابيا تحضر ف

يفرز فئة مركزية مسيطرة، مما هيمنة التوتر والصراع على التشابكات الاجتماعية، وبالتالي  وضعية )رابح / خاسر(،

إذ تنعدم وأخرى هامشية خاضعة وتابعة، وما ينتج  عن ذلك من احتكار للقرارات، ومنع مشاركة الحلقة الضعيفة، 

تدريجيا الثقة بين الأطراف، حيث ينقطع بموجب ذلك جسر التواصل، وتتراجع المردودية الإنتاجية، وتسود اللاعدالة 

القاطن الهامش ي يحرم من مركز القرار في المدينة نتيجة الثقافة التي يحملها أو بفعل ثقافة مهيمنة السوسيومجالية. 

أن الإقصاء الاجتماعي لا يقتصر على الجانب المادي  González غونزاليساحثة مفروضة عليه، في هذا السياق ترى الب

فحسب، بل هو عملية ثقافية، إذ يتم استبعاد الأفراد نظرا للغتهم وقيمهم الأصلية التي لا تتوافق مع المعيار الثقافي 

ت مقصية تعيش في عزلة رمزية المهيمن في المدينة، حيث تتحول المدينة من فضاء مشترك إلى مجال غريب مولد لفئا

. ونظرا لأهمية الموضوع في ظل التطورات المجتمعية والثقافية التي تمر منها المدن (González, 2022) داخل المجتمع

ي؟ وكيف يتم ذلك؟ إلى أي حد تساهم التمثلات الثقافية في الإقصاء الاجتماع المغربية كان لابد من طرح الإشكال الآتي:

 هل الثقافة تسهم في إدماج الوافدين الجدد على المدن أم أنها عامل إقصاء؟

 أدبيات سابقة  .1

)بشكل فعلي(، خاصة مع  "اتيوالسبعين ،اتيالستين" ين:عقدالارتبطت بدايات سوسيولوجيا المجال الفرنسية ب

 "جون ريمي"، و"هنري لوفيفر"، و"هنري ريموند"، و"بييرمجموعة من العلماء والباحثين، من بينهم: "رايموند لودورت"، و

( أنه لا يوجد مجال بالمطلق، 1976)  (Espace en question)ايموند لودورت" يرى في كتابه: ر لخ. بالنسبة "لابورديو" ... 

د توافق بين وإنما يفهم كتنظيم وفق ما يقوم به كل فرد من أدوار ووظائف فيه، هذا ما يجعله يتجه إلى القول بوجو 

الوظائف الاجتماعية، والمجالية المادية الملموسة التي يقيمها الناس مع مجال محدود، فلا وجود لمجال معزول، وبالتالي 

مدينة فاس، )الزهيدي، المواكبة الاجتماعية لمشاريع رد الاعتبار ب وظيفة المجال تفترض الفاعلية الإنسانية قبل كل ش يء

دراسة سوسيولوجية، إشراف عبد الرحمن المالكي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ظهر المهراز فاس)غير منشورة 

  .(2018ومرقونة بخزانة الكلية(، 

ما يحسب له هو الكشف عن الطابع الاجتماعي للمجال، خاصة في كتابه و  الفرنسيين "جون ريمي" أولئكثاني 

"l’espace, un objet central de la sociologie" (Remy, 2015) إن المجال وسط مليء بالديناميات والتفاعلات .

الجماعية، بمعنى آخر المجال لا يمكن تحديده فقط انطلاقا من عناصره المادية، وإنما لابد من الأخذ بعين الاعتبار تلك 

-هم الحياة. فكلما تعددت الأشكال المجالية، كلما تنوعت التفاعلات والتراتبات السوسيوالروابط الإنسانية التي تدب في

  .ثقافية



ISSN :  
 
 
 

5 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

التفاعلات  ،المجال المديني وسط لترسخ العيش الجماعي المشترك، أي يعكس الوجود الإنساني المتشابك. ومنهإن 

مركزيا للسوسيولوجيا بمختلف فروعها:  إلى اعتباره موضوعا "جون ريمي"أساس المجال، هذا الواقع هو الذي دفع 

 الشغل، والتنظيمات...(. و العائلة، و القروية، و )الحضرية، 

إن المجال، من منظور "جون ريمي"، مورد للفاعلين الفرديين، والجماعيين، فهو مجال للتواصل، للاستقلالية 

 Logique)هة، ومنطق الاعتماد أو التبعية من ج  (Logique de production)والتبعية، محكوم بمنطقين: منطق الإنتاج 

d’appropriation)   من جهة ثانية، كعمليتين متكاملتين، ومتعارضتين، مما يدل على خضوع المجال للتراتبيات، فهو موزع

 بين السائدين والمسودين، فئات محتكرة وأخرى خاضعة وتابعة، ومعرضة للإقصاء والتهميش.

ى شطرين: الأول خاص، والثاني عام، غير أن ما يمنحهما مكانة وقيمة إيجابية هو مدى هذا ويرى أن المجال ينقسم إل

 ,Remy) بعدهما، أو قربهما من المركز، وهذا ما عبر عنه قائلا: "المركز طريقة لتحديد بعض الفضاءات وإعطاء وزن لها

2015)".  

 ريمي"، استحضار أربعة أبعاد هي: دراسة المجال الحضري تشترط، حسب "

  كواي( مورفولوجيChoayيأخذ بعين الاعتبار شكل المجال وهندسته )؛ 

 ؛سوسيوديموغرافي )لويس وورث( يركز على حجم الساكنة وعلاقاتها 

  ؛يمل( ينظر للمدينة كفضاء، قابل للتواصل الاجتماعي، والنفس يسسوسيوعاطفي )جورج 

 ر للمدينة كمكان للأنشطة، والقرارات. نسقي عقلاني )ماكس فيبر( ينظ 

ما يوحد الأبعاد السابقة هي: الروابط الإنسانية بين الأفراد، والجماعات، هذه التفاعلات تتأثر بنوعية الفضاء أو 

، conflit pour l’occupation de l’espace المجالالمجال الذي تنتج فيه، وغالبا ما تنحو نحو الصراع من أجل احتلال 

أضف ر مكان الإقامة، من مجال لآخر، يساهم بدوره في فقدان نمط عيش معين، ياذ نمط عيش معين، كما أن تغيواتخ

تغير مكان الإقامة من مجال لآخر يساهم بدوره في فقدان نمط العيش الأول، ومختلف التراتبيات والعلاقات  إلى ذلك أن

 الاجتماعية الناتجة عنه مع مرور الزمن. 

( يرى أن هناك علاقة وطيدة بين الثالوث التالي: المجال، والمجتمع، pierre Bourdieuبورديو") ريوبخصوص "بي

والثقافة. المجال ينطبع بالعلاقات الاجتماعية، والقيم الثقافية السائدة فيه، إن المجال هو فضاء للصراع بين من 

)أتوماوه،  دوا لأنفسهم موقعا في هذا المجاليحاولون الحفاظ على وضع الأمور لصالحهم، ومن يحاولون تغييرها ليج

1985). 

يلجأ إلى استراتيجيات رمزية، من (Acteur) ، ومصالح قوة ضد أخرى، فالفاعلةالمجال محكوم بعلاقات استراتيجي

دينة بلقصيري، يكتب ويخربش لم يهامش جال الحضري الالمقص ي أو القاطن بالم ،أجل السيادة الرمزية على المجال، مثلا

 على الجدران ليثبت سيادته على المجال.

ينتصر "بورديو" إلى أن المجال تراتبي، بناء على التوزيع غير العادل للرساميل، ويمكن التمييز، في هذا السياق، بين 

ديو، دراسة لنيل شهادة دكتوراه العلوم، إشراف نور الدين بومهرة، )بزاز، علم اجتماع بيير بور  أربعة أنواع من الرأسمال

2007) : 

المصانع، و يتكون من العوامل المختلفة للإنتاج: الأرض،  الذي Le capital économiqueأولا؛ الرأسمال الاقتصادي 

 Le capital؛ الرأسمال الثقافيالثروات المادية...(. ثانياو الإرث، و العمل، ومجموع الثروات الاقتصادية )المداخيل، و 



ISSN :  
 
 
 

6 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

culturel    يمثل كل المهارات الفكرية، سواء تلك المنتجة من طرف المنظومة المدرسية، أو تلك الموروثة عن طريق العائلة

يعرف     Le capital social كتابة مؤلفات، والقدرة على التعبير ...(. ثالثا؛ الرأسمال الاجتماعيو )امتلاك شواهد مدرسية، 

التبادل، والترفيه و أساسا كمجموع العلاقات الاجتماعية التي يمتلكها الفرد، أو الجماعة )القدرة على نسج علاقات، 

 يتعلق بالطقوس التي لها علاقة بالشرف، والاعتراف، وهو   Le capital symboliqueالمشترك ...(. رابعا؛ الرأسمال الرمزي 

التي يتمتع بها الفرد من خلال اكتسابه للأشكال الثلاثة من الرأسمال. إن هذه  في النهاية السمة والسلطة الكاريزمية،

الرساميل تخلق تمايزات بين الأفراد، والجماعات، فينعكس ذلك على مستوى التحكم في المجال، إذ يصبح المجال موزعا 

 بين ثلاث طبقات رئيسية هي:

 : التقسيم الطبقي للمجتمع1 الشكل رقم

    
 لباحثالمصدر: ا

موضوعية بين أفراد ومؤسسات،  لقد أطلق "بورديو" لفظ المجال على مكان اللعبة، أي المجال الذي تقام فيه علاقات

يرى أن المجال و  ، ” haute couture et haute culture ”(2007)بورديو،  في حالة تنافس، لاكتساب مزايا متماثلة في مقاله

و مكان اللعبة، والصراعات بين الفاعلين القدامى، وأصحاب الاختصاص، والقادمين الجدد، فكل فئة داخل المجال ه

 ،إلا ولها ألفاظها الخاصة، وعباراتها الحميمية الملازمة لها، التي تشكلت لها مع مرور الزمن على شكل "هابيتوس"، مثلا

والنجاح، أما المسيطر عليهم تلازمهم عبارات التمرد، والسخط، المسيطرون تتجسد لهم عبارات الرضا، والتفوق، 

والغضب، كل فئة داخل المجال تسعى إلى التميز، لأن غياب التميز يعني الإقصاء والتهميش، فكل فعل إلا وينتج عنه فعل 

أو الكتابة على  "االغرافيتي"يحاول أن يثبت نفسه من خلال  ،مثلا ،آخر، لإثبات الوجود والحضور. المهمش أو المقص ي

 ,Milon) الحيطان والوشم الجلدي، ضدا على المركزي أو ذلك الفرد المدمج )الذي يتبنى المحو(، داخل المؤسسة المدنية

1999, p. 75) مؤسسة ؛ وهنا أيضا يمكن أن نستشهد بمثال "بورديو" حول "غيتو شيكاغو" الذي استطاع الانفصال عن

الدولة، وتأسيس دولة داخل دولة، حيث تعجز السلطة )البوليس( عن الدخول بفعل قوة القاطن الهامش ي )المهمش / 

ا اختياريا بل وسيلة لتكريس الفوارق نفس الأمر عند حديثه عن الذوق اعتبره ليس سلوك   .(2016)بورديو،  المقهور(

 بناء على الذوق ممكن أن نميز بين الثقافة الراقية المهيمنة والثقافة التحتية المهيمن عليها.الطبقية، إذ 

التقسيم الطبقي

بيير "للمجتمع حسب 
"بورديو

الطبقات الشعبية   

فئات تفتقد للرأسمال 
وتتشكل من العمال، 

والمزارعين 
والمأجورين 

الصغار، وعمال 
... الخدمات 

الطبقات المتوسطة 

المسيطر عليها من )
(  قبل الأولى

البرجوازية الصغيرة 
الموظفون، )التنفيذية 

والإطارات 
(المتوسطة

البرجوازية الصغيرة 
حرفيين، )المتقهقرة 

( تجار

الطبقات المسيطرة  

البرجوازية الجديدة 
الإطارات العليا، )

التابعة للقطاع 
(الخاص

البرجوازية القديمة 
أرباب عمل، أرباب )

مؤسسات التجارة 
(والصناعة



ISSN :  
 
 
 

7 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

من  اإن محرك المجال هو الصراع الدائم بين المركز والهامش، وهو ما أسماه "بورديو" بصراع المنافسة، بوصفه ضرب

. الفاعلون داخل مجال معين لهم استراتيجيات يتحركون تبعا لها، (2007بورديو، ) النزاع الطبقي المتواصل والمستمر

سواء عن وعي أو عن غير وعي، من أجل احتكار التميز، كأن تقوم مؤسسة بنشاط ما في المركز الثقافي للمدينة. فترد عليها 

يضها بأخرى. إن المجال مصنوع مؤسسة أخرى بنشاط في نفس المكان، كما أنه كلما تفككت مؤسسة، إلا ويتم تعو 

لتنظيم الخلافة، أي أن انمحاء فاعل ما، يسهم في ترك المجال لفاعل آخر، هذا المجال فضاء لتكريس الهيمنة الدائرية، 

 فالفاعل )أ( يكرس )ب(، وهذا الأخير يكرس )ج( الذي يكرس بدوره )أ(. 

يكرسون كل قواهم، واستراتيجياتهم )الرساميل المتعدد(  صراع بين الفاعلين الذينفضاء لل ، إجرائيا،هكذا، المجالو 

لضبط الفاعل المنافس، والتحكم في مصيره، عبر آليات سوسيوثقافية تسري في دماء الخاضع، بل ويوافق عليها، في 

ط ، أو توجيهات وضغ)ثقافته(بعض الأحيان، دون مقاومة أو رد فعل، فيصبح مقصيا من دائرة الفعل، بفعل إرادي ذاتي

 الأغيار. 

تعتبر بدورها المدن فضاءات  Saskia Sassenوإذا انتقلنا للفكر السوسيولوجي المعاصر نجد الباحثة ساسكيا ساسن 

 لممارسة الإقصاء، فالتأثير بالثقافات المعولمىة تكون لها نتائج سلبية على الثقافة المحلية، ونقل أصحابها لهوامش المدن

(Sassen, 2001) بل عن هنالك من ينتصر إلى أن الثقافة المرحلية تتحول إلى أداة لممارسة الإقصاء الاجتماعي في حق .

 .(Wacquant, 2008) المنتمين لها، حيث بسبب الانتماء الثقافي ممكن أن يقص ى الفرد من العمل والخدمات ...الخ

مجالات لممارسة النبذ والإقصاء الاقتصادي، والسياس ي، والثقافي... فالحضرية أو الهوامش لهامشية ومنه فالأحياء ا

لكن ما .  (60، صفحة 2013)ديفيز،  ، وليس بتوفير مناصب الشغل وفرص العملالإقصاءاليوم مدفوعة بإنتاج الفقر و 

 معنى الإقصاء؟

 يعد مفهوم الإق
ً
حديث العهد، غالبا ما يتم رده إلى سبعينات القرن الماض ي إذ ارتبط بالمجتمع الأوروبي  صاء مفهوما

لكن ما معنى الإقصاء؟  ،(Rawal, 2008) عامة والفرنس ي خاصة، حيث سعيا إلى إعداد سياسات اجتماعية للحد منه

فراد، أو المجموعات من المشاركة في المجتمع الذي يعيشون فيه، يحيل فضلا عن إنه عملية استبعاد جزئي أو كامل للأ 

 Levitasويعرفه ليفيتاس ، (Frétigné, 1994, p. 7) ذلك إلى الإحباط الفردي، والحزن الجماعي، وعدم الثقة في المستقبل

الاستبعاد الكلي أو الجزئي من النظم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية  بكونه تلك العملية الديناميكية المتمثلة في

كما أنه تخوف دائم من شبح البطالة، وعدم ، (Levitas, 2005) والثقافية التي تحدد الاندماج الاجتماعي للفرد في المجتمع

ئات عريضة من الأجراء يتوفرون على عمل، غير أنه مؤقت، وهذا ما ن فإقدرة المقص ي على تلبية حاجاته الضرورية، إذ 

 يجعلهم مهددين ومتخوفين باستمرار من فقدان أعمالهم.

قتض ي الانكباب على تالتي و تعد البطالة من أول مظاهر التخوف التي تنتاب الإنسان الأوروبي، والفرنس ي خاصة، 

إذا كان  . (Damon, 2014, p. 38) فة من شبح الفقر والإقصاءمن الشغيلة الفرنسية تظل متخو  % 7،5تفسيرها، ف 

 هذا شأن دولة " متقدمة"، فما وضعية دولة متخلفة أو ثالثية؟ 

نافل القول، المقص ي هو ذلك الشخص الذي يفتقد لعمل، أو لديه عمل ولا يكفيه أجره في تحقيق حاجاته الأساسية 

لمادية والمعنوية(، وغالبا ما يلجأ مكرها إلى الأحياء الهامشية، مما يجعل شريحة المقصيين تتسع بهذه المجالات المنسية )ا

الإقصاء الاجتماعي يتم ربطه بالمكانة الاجتماعية التي يحتلها الفرد داخل المجموعة التي ، التي تنخرها الأزمة الاجتماعية

مات الاجتماعية التي تقدمها المدينة ممكن أن يكون على أساس: العرق، الطبقة يعيش فيها، الاستبعاد من الخد



ISSN :  
 
 
 

8 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 ، غير أن من منظوري الشخص ي يزداد(Díez-Nicolás & López-Narbona. , 2018) الاجتماعية، الدين، الأصل، الجنس

 صلية.الفرد إقصاء بفعل التيارات الثقافية المهددة لثقافته الأ 

  منهجية البحث -2

دراسة موضوع الثقافة ودورها في الإقصاء الاجتماعي أو الإدماج بالمجال الحضري تطلب اعتماد منهج مزيج تطلب 

)كيفي وكمي(، عبر تبني تقنيتي المقابلة الموجهة بدليل والاستمارة. حيث عمدنا في هذا البحث إلى إجراء مقابلات فردية، 

تم اختيارها بشكل قصدي غير  ، حيثانتقاء التمثيلية الممثلة لمجتمع البحث على عينة كرة الثلجواستقر اختيارنا في 

 دائرتها تمفردات ممثلة لمجتمع الدراسة، وهذه المفردات توسع نا قصداختار. إذ اتتم وفق الأسس الاحتمالية المختلفة لمعشوائي، و

ويمكن تحديد  تمدنا على مبدأ التنوع لإغناء البيانات المتوصل إليها(.)لقد اع على عناصر أخرى أحال، أي أن كل عنصر تباعا

 العينة تبعا لمتغيرات الجنس، والسن، والصفة، ومكان السكن فيما يلي:

 :1الرسم البياني رقم 

 

 

 

 

 

 

 

حصيلة  بينما ذكور، )الذين شملتهم المقابلات الفردية( من الفاعلين %78الرسم البياني أعلاه يتضح أن  لمن خلا

 ، هذا التفاوت يمكن تفسيره بالعوامل التالية:% 22الإناث وصلت إلى 

 رفض النساء الإدلاء بآرائهن خوفا من أزواجهن؛ 

 خجل النساء من المقابلات الفردية؛ 

  التردد على المجالات الهامشية جعلنا نقابل الرجال أكثر من النساء، بسبب اشتغال الفئة الأخيرة بالضيعات

 المجاورة أو بالمعامل الصناعية التي تفضل اليد العاملة النسوية؛الفلاحية 

ومن ناحية متغير السن فقد حاولنا في بحثنا هذا الإحاطة بكل الفئات العمرية المعيلة أو المقبلة على إعالة أسر، مع 

اءت التمثيلية البحثية تبعا المقصية، والقادرة على الحكي والتعبير عن أوضاعها الاجتماعية، وقد ج فئاتإعطاء أولوية لل

 لمتغير السن على الشكل التالي:

 :2الرسم البياني رقم 



ISSN :  
 
 
 

9 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 المصدر: البحث الميداني

 

، بسبب حداثة تشكيلها لأسر، % 25 نسبةسنة الفئة الأكثر تمثيلية ب 45و35لقد شكلت الفئة العمرية المتراوحة بين 

على الأوضاع الاجتماعية  اء التواجد بالوقفات الاحتجاجية بالمدينة()تبعا لما لاحظناها أثنوكذا لكونها أكثر احتجاجا 

من العينة  % 15سنة(، و 75 أقل من إلى 65سنة، ومن 55إلى أقل من  45بالتساوي )من %16.7م تلتها بنسبة ثبالمدينة، 

سنة(، وآخر فئة  65 إلى أقل من 55)من  % 10سنة(، ف 25إلى أقل من  15)من  % 11.7سنة(، و 35إلى أقل من  25)من 

سنة فما فوق(. إن هذا التوزيع الفئوي تحكمت فيه بالأساس رغبة المبحوثين في التفاعل مع  75) % 5عمرية بما يعادل 

البحث، وكذا فرض وضعية الفاعل الإقصائية ضرورة مقابلته، بمعنى أن الاختيار أملته جوانب ذاتية وشخصية )الرغبة 

 200وبخصوص تقنية الاستمارة لقد شمل البحث    . )السياق الاجتماعي( أخرى موضوعية(، و لدى المبحوث والحافزية

حجم الأسر معيل)ة( من معيلي أسر الأحياء الهامشية، موزعين على جميع الأحياء الهامشية بالمدينة، ولقد حاولنا مراعاة 

 فق الآتي:(، وقد جاء التقسيم و 2014القاطنة بكل حي تبعا لما جاء في إحصاء السكن )

 :3الرسم البياني رقم 

 

من بالمسيرة  % 48انطلاقا من الرسم البياني السابق يتضح أن الاستمارة الموجهة لقاطني الأحياء الهامشية شملت 

لكل حي. وقد جاءت من  % 8أحياء بنسب لم تتجاوز  10من حي بيطات، وبعد ذلك تلتها  % 13مستجوب، ثم  200أصل 

 والسن على الشكل التالي:ناحية متغيري الجنس 



ISSN :  
 
 
 

10 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 :4الرسم البياني رقم 

 
ويعود ذلك لانخفاض حجم المعيلات لأسرهن، ومن ناحية  ،إناثا % 24من المبحوثين ذكورا و % 76فقد شمل البحث 

سنة( يعود  30إلى أقل من  20متغير السن حاولنا الإحاطة بكل الفئات العمرية، غير أن ضعف نسبة الفئة العمرية )من 

 راجع الزواج خلال هذه المرحلة من الحياة، بينما الاستمارة موجهة لأرباب الأسر، وهذا ما يكشفه الرسم البياني التالي:لت

 5الرسم البياني رقم :

 
 

شخصيا على توزيع الاستمارات وملئها مع طرح إمكانية التدخل لنقل الأسئلة من  عملناهذا ولضمان نجاح المهمة 

لدارجة، في حالة وجود أشخاص أميين، دون المساس بفحوى السؤال، راجين تحقيق نوع من اللغة العربية إلى ا

 الموضوعية أو المسافة بين الباحث وموضوع الدراسة.

 ومناقشتها النتائجعرض  -3

 مدينة مشرع بلقصيري وميلاد الفئات المقصية 3.1

لاجتماعي، لكن من هم المقصيون؟ إنهم حسب مدينة مشرع بلقصيري كغيرها من المدن منتجة للتهميش، والإقصاء ا

( أولئك الأشخاص الذين يعانون من هشاشة العمل، ومرض الصحة، وتدهور Julien Damon) "جوليان دامون"

جسد في ثلاثة . ومؤشرات للإقصاء تت(Damon, 2014) السكن، وقلة أو ندرة المواد الضرورية للعيش، ويفتقدون للحماية

بناء على ، الوضع الصحي المتآكل، وأخيرا التفاعل الاجتماعي المفكك، والهشالوضع السوسيومهني عناصر كبرى هي : 

حاولنا من خلالها تحديد الأشخاص المقصيين، وقد سمح لنا ذلك بالإقرار بوجود أصناف متعددة ، لقد عناصرالهذه 

(إذ يتشكلون  في نظره من: المدمنين، وعمال   Cédric Frétignéريك فريتيني")على غرار ما وصل إليه السوسيولوجي "سيد

، والأنطوائيين، والمخمورين،  والمعطلين عن العمل لمدة طويلة، والمختفين، والمتسكعين، والأغبياء، المؤقتين المزارع



ISSN :  
 
 
 

11 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ع، والنساء من ساكني أحياء الصفيح، والمتهورين، وقاطني الملاجئ، والأحداث الجانحين، والأسرى، والهائمين في الشوار 

ذوي الإعاقة الجسدية والذهنية، والمثليين، والأميين، والمهاجرين المهمشين، والمتسولين، والأمهات العازبات، وعابري و 

)غير أن هذه الفئات تظل  ،(Frétigné, 1994, p. 19) ، والعجزة ...إلخالهشة السبيل، والمنقطعي الزاد، والمؤسسات

إن تنوع الفئات المقصية أقرته الساكنة في   ؛(Díez-Nicolás & López-Narbona. , 2018) خاضعة لمسألة النسبية(

اطني الهوامش، المتضمنة في الاستمارة الموجهة لق )ماهي في نظرك الفئات أكثر إقصاء في حيك؟( إجابتها عن أحد الأسئلة

 ويمكن عرض نتيجته فيما يلي:

 :6م الرسم البياني رق

 

ونظرا لهذا العدد الهائل من المقصيين، فقد حاولنا في هذا البحث الوقوف على أربعة نماذج: الأشخاص في وضعية 

تابعة ثانية وال ىول)العينة الأ  أجراء العمل الجمعوي المأجور، ثم قاطني الهوامشو المنقطعين عن الدراسة، و إعاقة، 

 . (، مع إمكانية الخوض مستقبلا في الفئات الأخرى الرابعة تباعاو ثالثة لل

 إعاقة الأشخاص في وضعية 3.1.1

هم حسب رشيد الكنوني، كل من يعانون من اعتلالات طويلة الأجل، بدنية أو عقلية، أو ذهنية حسية، قد تمنعهم 

)الكنوني،  بصورة كاملة، وفعالة في المجتمع على قدم المساواة مع الآخرينلدى التعامل في مختلف الحواجز من المشاركة 

، وهو نفس التعريف المتبنى من قبل وزارة التضامن والأسرة والتنمية الاجتماعية، خاصة في ذلك التقرير الخاص (2016

(. عموما الأشخاص في وضعية إعاقة 2026-2016وضعية إعاقة ) بالسياسة العمومية المندمجة للنهوض بالأشخاص في

الأشخاص في ويمثل  تمنعهم من الاندماج السوسيومهني،اقتصادية  هم أولئك الذين يعانون من صعوبات سوسيو

 .(2014 ,(HCP)) إناثا %5.10ذكورا، و %4.89من مجموع الساكنة بنسبة  %5بمدينة مشرع بلقصيري  وضعية إعاقة

 

 ةالمنقطعون عن الدراس 3.1.2

تؤهلهم للاندماج في سوق الشغل، ويعرف  شهاداتأولئك الأشخاص الذين توقفوا عن الدراسة، دون الحصول على  

 :التاليالمغرب تسربا دراسيا في جميع الأسلاك التعليمية، ويرتفع في نهاية كل سلك، ويمكن أن نلمس ذلك في الرسم البياني 

 (2018) الانقطاع المدرس ي حسب نهاية الأسلاك التعليمية: 7 الرسم البياني رقم



ISSN :  
 
 
 

12 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 . 17 .حول الانقطاع الدراس ي، ص 2019المصدر: تقرير 

إناث،  %14.6ذكور و %10.4، وصلت إلى بالسلك الابتدائيإن نسبة المنقطعين عن الدراسة بدون شواهد تعليمية 

 %15.7ذكور و %18.4 وفي السلك الثانوي التأهيلي بلغت حواليإناث،  %16.9ذكور و %21.5إعدادي  سلك الثانوي وبال

، في ظل اقتصاد المعرفة، أصبح مهددا بالعطالة، أو التعليمية لشواهدلإناث، وبطبيعة الحال كلما افتقد الشخص 

 الإقصاء المهني، ويتفاوت الانقطاع الدراس ي حسب جهات المغرب:

 )التعليم العمومي، كل الأسلاك مجتمعة( : الانقطاع الدراس ي بالمغرب حسب الجهات8 الرسم البياني رقم

 

 

 

 

 

 

  حول الانقطاع الدراس ي 2019المصدر: تقرير 

، في حين أعلاها مراكش آسفي بنسبة %5.09الجهة الأقل انقطاعا عن الدراسة هي العيون الساقية الحمراء بنسبة 

طرة التي تنتمي إليها إداريا مدينة مشرع بلقصيري فهي تقع ضمن الجهات الأكثر تضررا ، أما جهة الرباط سلا القني7.86%

 .%7.46بنسبة 

 

 أجراء العمل الجمعوي المأجور  3.1.3

جراء سيتحولون إلى مقصيين )فقراء جدد(، إلا بعد أن نبهنا إلى ذلك مجموعة من الباحثين الأ لم يكن أحد يتصور أن 

" الذي تحدث عن أصناف من الأجراء يعانون من الإقصاء بفعل هشاشة ظروف العمل، نتيجة ومن أبرزهم "روبير كاستيل

إذا  .(Castel, 1994, p. 16) ضعف الدخل، وكثرة ساعات العمل، والرتابة القاتلة في العمل، والإهانة، والسخرية... إلخ

إن الأمر يزداد مأساة داخل المؤسسات الجمعوية المأجورة، إذ يفتقد فيها المستخدمون جراء بالمقاولات، فالأ كان هذا وضع 

بحث في خصائص هذه لل هذه المؤشرات قادتنالأبسط الحقوق، بل ويلازمهم الشعور بالدونية، مقارنة مع أجراء آخرين، 



ISSN :  
 
 
 

13 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

يرة تحولت من مؤسسات تطوعية الفئة الحاضرة مجتمعيا، والمغيبة حقوقيا، وفي مدينة بلقصيري تنشط جمعيات كث

، تشغل عددا من الأجراء بكيفية دائمة، ومؤقتة، بصيغة قانونية، أو غير قانونية، (2025)فائق،  إلى مؤسسات مأجورة

لتان شكلتا لنا مختبرا نذكر منها المركز الاجتماعي لذوي الاحتياجات الخاصة، والدار العائلية القروية، وهما المؤسستان ال

 للدراسة. 

 الهوامش واقاطن 3.1.4

أولئك الأشخاص الذين أجبروا على التكدس بالأحياء الهامشية، بفعل تضافر عوامل عدة طردتهم من أماكنهم 

، مغيبين عن دوائر القرار، مجالا للاستقرارالأصلية، التي لم تستطع احتواءهم فاتخذوا من هاته الأحياء المنسية 

، ةاجتماعيو ، ةاقتصادية، على غرار باقي الأشخاص المدمجين، نتيجة افتقادهم لرساميل اقتصادي لمشاركة السوسيووا

 ؤهلهم لوضع حاجز بينهم، وبين دوامة الإقصاء الاجتماعي.ت ةوثقافي

 ثقافة القاطن المقص ي 3.2

 يستوى المعيش المتمثلات التي تعكس الثقافة ككل مركب، يتشكل من مجموعة من القيم، والعادات، والتقاليد، وال

المجال المديني مكان للكلمات، فالناس يعيشون وهم يتكلمون، ويتكلمون وهم يعيشون، وبالتالي فإن إن لجماعة ما. 

الكشف عن الواقع الإقصائي الذي يطبع فئات عديدة، يقتض ي التركيز على رأسمالهم الثقافي، تمثلاتهم للفضاءات، 

، كلما تمكن من الولوج اقوي اثقافي االسوسيومهني يتطلب رأسمال ثقافي قوي، إذ كلما امتلك الفرد رصيد والأفراد. الإدماج

لعالم الشغل واستطاع توسيع تفاعلاته الاجتماعية القوية، في حين أن ما سجلناه في بحثنا هو أن المهمشين )الأشخاص 

الهوامش( يمتازون بهشاشة  يعين عن الدراسة، وقاطنفي وضعية إعاقة، وأجراء العمل الجمعوي المأجور، والمنقط

 الرأسمال الثقافي، ويمكن أن نلمس ذلك من خلال المتغيرات التالية:

 ن متوسط المستوى التعليمي للفئات المستهدفة لا يتجاوز الثانوي.إأولا؛ المستوى التعليمي إذ 

 دهم على مسايرة مستجدات التحولات المهنية.ثانيا؛ التكوين حيث أغلب المبحوثين يفتقدون إلى تكوينات تساع

ثالثا؛ جهل الموروث الثقافي الذي يمكن أن يشكل دعامة للأفراد، والجماعات، الأغلبية تجهله، بل ما سجلناه هو 

تراجع التعرف على الثقافة المحلية الأصلية، لصالح الثقافة الشعبية المفروضة، والمعروضة على مستوى وسائل الاتصال 

اهيري، بمعنى آخر قوة الثقافة الإعلامية ساهمت في تهميش الموروث الثقافي المحلي، وحجبه عن الأنظار، إذ خفت الجم

 وميضه مع توالي السنوات.

ن الثقافة الذاتية، أو تلك الثقافة التي يحملها الفرد عن ذاته تسهم في استبعاده عن إ :فضلا عن ذلك يمكن القول 

العزلة، إذ تطغى على أفكاره السودوية التشاؤمية، وإلقاء التهمة على الآخر، وتحميله مسؤولية دائرة الفعل، وتجبره على 

مصير الذات، ووضعيتها الحالية، وانتشار ثقافة الاتكالية، وضعف القدرات والمؤهلات، مما يجعل الطموحات محدودة، 

مرتبطة بالمحيط، أو الوسط الاجتماعي، الذي يتحرك  غير أنه إلى جانب الثقافة الذاتية المعتلة نعثر على ثقافة موضوعية

الأنماط الفكرية، والقيمية السائدة في المدينة الإقصائية، سواء داخل المجال الخاص، أو  .فيه الفرد، تنخرها الأزمة

في ترسيخ الثقافة مساهمة  إن .كوابح أمام اندماج، وإدماج الفرد سوسيومهنيا المجال العام، غالبا ما تمثل حواجز أو

  .(Castel, 1994) الإقصاء، فالتقاليد، والمعتقدات يمكن أن تلعب دورا في الرفع من حدة الإقصاء

فإن عكس الخصائص السابقة )الذاتية والموضوعية(، أي نقل الثقافة من عنصر سلبي إلى إيجابي، سيسمح  ،ومنه

المجتمع، وميسر للإدماج، فكلما تمت تقوية الرأسمال الثقافي للمهمش، وزرعت القيم، بتحويلها إلى عنصر خادم للفرد و 



ISSN :  
 
 
 

14 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

منح و والتمثلات الثقافية المحفزة في الوسط الاجتماعي، كلما استطاع الفرد الخروج من شرنقة الإقصاء بكيفية سلسة، 

 جتمع، وتحقيق الإدماج المهني المأمول.جرعة من الحافزية المساعدة على الاندماج في الم ذالثقة للمقص ي يمكنه من أخ

 الثقافة والفئات المقصية3.3

 الثقافة والأشخاص في وضعية إعاقة 3.3.1

، من خلال الاشتغال إن مرافقة الأشخاص في وضعية إعاقة )ملازمتهم أكثر من ثلاث سنوات بالمركز الاجتماعي

مثلات( السائدة، في المجال المديني، في استبعاد هؤلاء ( ساهمت في الكشف عن دور الثقافة )التكمساعد اجتماعي متطوع

معوق...إلخ، تساهم في تكريس العداء، والنفور من هذه و أعوج، و أعور، و الأفراد وإجبارهم على العزلة، فألفاظ: كزينون، 

لك، المثل القائل "كل منقوص منحوس" يجسد ذ ،الفئة، بل إن بعض التمثلات تحث على ضرورة الحذر منهم، مثلا

أن تمثلات الناس للأشخاص في وضعية إعاقة تنحو نحو السلبية، يجعلنا نقر لجماعة، وهذا ما لويجعلهم مصدر شؤم 

المعاق يخيف، بل ويشكل مصدر خطر على الآخر. هذا ما جعل "رشيد الكنوني" يصرح قائلا: "إن تمثل المجتمع للإعاقة، 

العلاقات الممكن ربطها مع هذا الأخير، باعتباره مقصيا، أو هامشيا، وللشخص في وضعية إعاقة، يحدد إلى حد كبير نوع 

أو غيرهما من الأحكام المسبقة، التي توجه تفاعلات المجتمع مع هذا الشخص، وبالتالي فإنها تحدد مستقبله، وتحكم 

. مما يعني أن (2016)الكنوني،  "عليه بالانعزال، والانطواء أو الانحراف، أو عكس ذلك الانصهار، والاندماج في المجتمع

الحد من حدة الإقصاء يقتض ي تصحيح التمثلات، والعقليات السائدة )الثقافة المهيمنة( داخل المجتمع، ونقلها من 

ة، ولو تطلب المنحى السلبي، إلى ما هو إيجابي، يساعد على احتواء الأشخاص في وضعية إعاقة في السيرورة الاجتماعي

 لصالحهم. اإيجابي اذلك تميز 

 الثقافة وقاطنو الهوامش 3.3.2

 يحصر علماء الاجتماع الصعوبات التي يواجهها المهاجر عندما يأتي إلى المدينة فيما يلي: 

 )؛نقص التأهيل )جهل مهارات، وأساليب العمل في المدينة 

 ؛جهل المهاجر لأساليب الحياة الحضرية 

  العيرج، الهجرة ومشاكل التحضر بفاس،  وية، وتأثيرها السلبي في عمليات التكيف، والاندماجثقل الثقافة القر(

2002). 

هذا يدل على أن الترسبات الثقافية القروية، وعدم قدرتها على التنافس مع الثقافة المدينية، تجعل المهاجر محتارا 

نتج العزلة، والانسحاب من المشاركة في دواليب الحياة الحضرية؛ لكن تة اليوم، فيضيع بينهما لبين ثقافة الأمس، وثقاف

في حالة وجود وسطاء مدنيين، وسياسيين يسهرون على تسهيل مأمورية الاندماج داخل المجال الحضري، عبر تعريف 

، يسرع من اندماجه الاجتماعي، وإدماجه المهني. الوافد الجديد بالأساليب، والمهارات الحياتية المتطلبة من قاطن المدينة

  وبالتالي يبعده عن شرنقة الإقصاء الذي يطارده منذ ولوجه فضاءات المدينة.

يرى السوسيولوجي الفرنس ي المعاصر "يانكل فجلكاو" أن أغلب التقارير المنجزة حول الفئات المهاجرة الساعية 

 نماط من المجالات:للاندماج بالمدينة، تركز على وجود ثلاثة أ

 ؛أولا؛ المجموعات الكبرى للسكن الاجتماعي

 ؛ثانيا؛ مجال البيوت المستقلة

 .(Fijalkow, 2017, p. 21) ثالثا؛ المركز القديم التقليدي



ISSN :  
 
 
 

15 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

الأحياء الأخرى  لكن يمكن إضافة مجال رابع هو مجال الهوامش، حيث يتكدس الأشخاص غير القادرين على غزو 

المرتفعة التكلفة، فكل مجال سكني، إلا وله ثقافته الخاصة التي تميزه عن المجالات الأخرى، في هذا الاتجاه لابد من 

العودة إلى الدراسة التي انجزتها الباحثة البلجيكية "نافيز بوشانين" حول السكن بالمدن المغربية، إذ ميزت بين مجالات 

السكن الصفيحي، و السكن في الأحياء المختلفة، و السكن بالعمارات الجماعية، و الاقتصادي،  سكنية متعددة )السكن

، تنتج عنها تفاعلات متباينة بين الفاعلين، وانطلاقا من تلك التفاعلات تتشكل (2021)فائق ت.،  السكن بالفيلات...(و 

ء السكني، وبالتالي تصنع مكانته، بمعنى أن  التمثلات الجماعية للمجال هي تصنعه التمثلات الجماعية بخصوص الفضا

 ،وتسعره، فالرفع من قيمة المجال، أو الحط منه راجع إلى ذلك التمثل الذي يمكن أن يأخذه الساكن المحلي عليه، مثلا

عبد و سليكا، و المصاطفة، و  بيطات،و بعض الأحياء لها صورة سلبية في مخيال قاطني مشرع بلقصيري )المسيرة، 

الخالق...(، مما ينعكس على قاطني هذه المجالات الهامشية، والمهمشة، إذ يتعرضون للوصم المجالي، أو الإقصاء المجالي، 

سوداء يحذر منها أي فرد جديد على المدينة، سواء كان سعيه الإقامة، أو إنجاز مشروع بهذه  اطافتغدو تلك الأحياء نق

ول يوسف: "حي المسيرة الذي نشأت فيه، له سمعة سيئة، وهذا انعكس على عدم الإقبال عليه، رغم أن يق ،الفضاءات

 (..2020سنة، نجار وأحد قاطني حي المسيرة، أكتوبر  35ع )ي.(، ذكر م مقابلة )الحي به أزقة معروفة بالوقار والاحترام"

 الثقافة والمنقطعون عن الدراسة 3.3.3

داخل المؤسسة التعليمية الواحدة يشجع على الانسحاب، والتسرب الدراس ي، خاصة من طرف  وجود تباينات ثقافية

أولئك الأشخاص الذين لا يستطيعون فرض ثقافتهم، أو يتبنون ثقافة تحتية، ضعيفة المقاومة للثقافة المهيمنة، كما 

ل الدراس ي؛ وبالتالي إعطاء الضوء الأخضر أن الرأسمال الثقافي للعائلة، أو المجال السكني عامة يسهم في تراجع التحصي

للتغيب، والانعزال التدريجي، إلى أن يصل المتعلم للانقطاع الدراس ي، فضلا على أن طموحات أبناء الثقافة التحتية لا 

وعية إذا كانت العناصر السابقة مرتبطة بالبيئة، أو العوامل الموض .تتجاوز تلك المهن التي تقع في أسفل الهرم الاجتماعي

)خارجية(، فإن هنالك عوامل ذاتية )داخلية( مرتبطة بالشخصية الضعيفة للمتعلم المقبل على الانقطاع المدرس ي، 

اليومي تجعله كائنا خاضعا لمبدأ  هعيشفي مفعدم قدرته على مواجهة الإكراهات التي يصطدم بها في مساره التعليمي، و

مواصلة التعليم، ومقارنة وضعه بزملائه تفرض عليه الإقرار بضعف الاستسلام، أي يقنع نفسه بأنه غير قادر على 

مؤهلاته، وقدراته أو ذكائه، مما يعني أن عقليته الخاصة تقف حاجزا أمام مواصلته لمساره التعليمي التعلمي، حيث يقرر 

لشغل المبكر، ومحاكاة بة تتمثل في الرغبة في اذبموجب ذلك الانسحاب تبعا لعوامل طاردة ذاتية، وموضوعية، وأخرى جا

عمياء للزملاء الذين سبقوه في النهج، فضلا عن هيمنة الثقافة التبخيسية لأدوار المؤسسة التعليمية، وعدم مساعدتها 

 على الترقي الاجتماعي.

 

 لثقافة وأجراء العمل الجمعوي المأجور ا 3.3.4

قير، وما يزيد الوضع تعقيدا هو عدم بلوغ العمل نظرة المجتمع للفاعل، أو الأجير الجمعوي تنحو نحو التبخيس والتح

الجمعوي المأجور مرتبة المهن المعترف بها، الأمر الذي حتم على أجراء الجمعيات التواجد بين نارين: نار شبح البطالة 

الضغط الذي يطاردهم، ونار نظرات المجتمع التي تحط من مكانة هذا النوع من المهن )بوصفها مهن من لا عمل له(، هذا 

غالبا ما ينتهي إلى الاستبعاد الاضطراري، بحكم ضعف الأجر، والتمثلات السلبية المصاحبة للعمل الجمعوي المأجور، 

فكلما أتيحت الفرصة أمام الأجير لتغيير المناخ الجمعوي، إلا واستثمرها أحسن استثمار، رغم أن مهن العمل الجمعوي 

مشجعة على الإقصاء، إلا أننا نجد أن بعض الشباب ينجذبون لها نظرا  المأجور أقل مرتبة من مهن أخرى وظروفها

لإمكانية ولوجها في الوقت الراهن، ولو دون دبلوم، أو شهادة، أو تكوين معين، أي أنها مهن ذات الاستقطاب المفتوح يكفي 



ISSN :  
 
 
 

16 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

سنة، أحد أجراء المركز  42مع )ط.(، ذكر )مقابلة مع  المبحوثين( أن تتوفر وساطات )كود بيسطو على حد تعبير أحد

، لتصبح أجيرا داخل مؤسسة من مؤسسات العمل الجمعوي، الخبرات غير (الاجتماعي لذوي الاحتياجات الخاصة

 ضرورية، ويمكن أن تكتسب انطلاقا من الممارسات المهنية اليومية.

 خلاصة:

لمقصية داخل المجالات السكنية والمهنية في ختام هذه الورقة يتضح أن الثقافة رغم دورها الفعال في إدماج الفئات ا

كابحة لعمية الإدماج الاجتماعي، إذ تسهم في إعادة إنتاج الإقصاء الاجتماعي، بعبارة أخرى  اوالتعليمية، إلا أن لها أدوار 

تطاع فكلما تمت تقوية الرأسمال الثقافي للمهمش، وزرعت القيم، والتمثلات الثقافية المحفزة في الوسط الاجتماعي، اس

جرعة من الحافزية المساعدة على  ذمنح الثقة للمقص ي يمكنه من أخو الفرد الخروج من شرنقة الإقصاء بكيفية سلسة، 

 الاندماج في المجتمع، وتحقيق الإدماج المهني المأمول.

ي أنشطة بديلة الأمر الذي يدعو إلى التفكير الجاد في خلخلة القيم الثقافية التي ترسبت في المجتمع المحلي، عبر تبن

تزرع روح التضامن والتعاون والثقة بين أفراد المجتمع المحلي، وتتطلع لعمل إنساني كوني منفتح على قيم خادمة للأجيال 

اللاحقة. إذا كانت الثقافة نواة أساسية للدمج، فهي رافعة تنموية أساسية، يمكن استغلالها لنقل المجتمع من وضعه 

ضمن العدالة الاجتماعية، المبنية على المساواة أو الإنصاف. فالمثاقفة القائمة على ثنائية الراهن إلى حال أفضل منه ي

 رابح رابح تيسر عملية التبادل المادي واللامادي، بين الأفراد والجماعات، ويضمن التنمية الترابية المأمولة.

افيا:  البيبليوغر

 

- Bierstedt, R. (1963). The Social Order. Print: New York: McGraw-Hill. 

- Castel, R. (1994). la dynamique des processus de marginalisation : de la vulnérabilité à la 

désaffiliation,. cahiers de recherche sociologique n°22, 11-27. Récupéré sur 

https://id.erudit.org/10.7202/1002206ar 

- Damon, J. (2014). d’Exclusion, Oue sais je ? 4 édition, puf. 

- Damon, J. (2014). d’Exclusion, Oue sais je ? . puf, 4 édition. 

- Fijalkow, Y. (2017). Sociologie des villes. 5édition, Collection Repère la Découverte. 

- Frétigné, C. (1994). Sociologie de l’Exclusion. L’ Harmattan. 

- González, A. M. (2022). Cultural exclusion and civil society. In Changing Relations among 

People, Microorganisms and the Environment (Acta 25). The Pontifical Academy of 

Social Sciences. 

https://www.pass.va/en/publications/acta/changing_relations/gonzalez. 

- Haut-Commissariat au Plan (HCP)( .2014 .)Caractéristiques démographiques et socio-

économiques de la population : Province de Sidi Kacem, Recensement Général de la 

Population et de l'Habitat 2014. . Royaume du Maroc. 

- Juan Díez-Nicolás, Ana Maria López-Narbona (2018). Socio-Cultural Differences in Social 

Exclusion Changing Societies & Personalities, Vol. 2, No. 2, pp. 

105142http://dx.doi.org/10.15826/csp.2018.2.2.033 

- Lefevre, H. (1991). The Production of Space, Translated by Donald Nicholson-Smith. 

BLACKWELL Oxford. 



ISSN :  
 
 
 

17 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

- Levitas, R. (2005). The inclusive society? Social exclusion and New Labour(2nd ed.) 

Basingstoke: Palgrave Macmillan. 

- louis, L. M. (1978). handicapés sociaux et résociation. Genéve: déviance et société. 

- Milon, A. (1999). l’étranger dans la ville du rap au graff mural. paris: collection 

sociologie d’aujourd’hui P.U.F.,1ère édition, juin. 

- Rawal, N. (2008). social inclusion and exclusion, Areview of social inclusion and 

exclusion is limited to the literature, available to the reviewer. Dhaulagiri journal of 

sociology and anthropology, vol 2 (161-180), https://doi.org/10.3126/dsaj.v2i0.136. 

- Remy, J. (2015). Espace, un objet central de la sociologie. Erès. 

- Robert, P. E. (1928). Human migration and the marginal man. American Journal of 

Sociology, 33(6), 881–893. https://doi.org/10.1086/214592. 

- Sassen, S. (2001). The Global City: New York, London, Tokyo. Princeton University Press. 

- Wacquant, L. (2008). Urban Outcasts: A Comparative Sociology of Advanced 

Marginality. Polity Press. 

 أفريقيا الشرق. نقد الحداثة ترجمة عبد السلام بن عبد العالي مراجعة محمد سبيل.(. 2013ألان تورين. ) -

مجلة كلية  المدينة المغاربية )الهجرة إلى مدينة فاس ومسألة الاندماج الاجتماعي(.(. 1994المالكي عبد الرحمن. ) -

 .9الأدب والعلوم الإنسانية، سيدي محمد بن عبد الله فاس، العدد 

 أفريقيا الشرق. الديناميات المحلية وحكامة الدولة.(. 2013ي عبد اللطيف. )المودن -

 مركز دراسات الوحدة العربية الطبعة الأولى. علم الاجتماع، ترجمة فايز الصباغ.(. 2005أنطوني غدنز. ) -

ديين ببرج البناء الاجتماعي في مدن الصفيح بالمغرب، مونوغرافيا حي الحمي(. 1981-1980بوزيان بوشنفاتي. ) -

تحت إشراف الدكتور معن خليل عمر، جامعة محمد بن عبد الله، كلية الآداب والعلوم الإنسانية  مولاي عمر مكناس.

 ظهر المهراز فاس.

ترجمة محمد سبيلا، )إشكاليات الفكر المعاصر(، سلسلة  الخياطة الرفيعة والثقافة الرفيعة.(. 2007بيير بورديو. ) -

 شورات الزمن.، من-15الكتاب  –ضفاف 

ترجمة نصير مروة، المركز  .1992-1989عن الدولة دروس في الكوليج دوفرانس (. 2016بيير بورديو. ) -

 العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الطبعة الأولى، شتنبر.

مركز جيل البحث العلمي، مجلة جيل العلوم الإنسانية (. المدن المغربية ومسألة السكن. 2021توفيف. فائق. ) -

 .36-27، فبراير 72والاجتماعية، العام الثامن، العدد 

(. العمل الجمعوي بين قيم التطوع ومنطق الأجر: مقاربة سوسيولوجية 2025(. توفيق فائق. )2025توفيق فائق. ) -

(. 3)1مجلة بوابة الباحثين للدراسات والأبحاث, لمسألة الإقصاء الاجتماعي . 

https://doi.org/10.64337/rgj.v1i3.11 ،298–323. 

دار الفنون،  المدينة والجريمة، الأحياء الفوضوية في النسيج العمراني الحضري والجريمة .(. 1997حسن طالب. ) -

 بيروت.

المنظمة  مفهوم الثقافة في العلوم الاجتماعية، ترجمة منير السعيداني، مراجعة الطاهر لبيب.(. 2007دنيس كوش. ) -

 العربية للترجمة.

البيضاء: شركة النشر والتوزيع،  الإعاقة بالمغرب عنف التمثلات وممكنات التغيير.(. 2016. )رشد. الكنوني -

 المدارس.

المواكبة الاجتماعية لمشاريع رد الاعتبار بمدينة فاس، دراسة سوسيولوجية، إشراف (. 2018عبد الفتاح الزهيدي. ) -

  هراز فاس)غير منشورة ومرقونة بخزانة الكلية(.عبد الرحمن المالكي، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ظهر الم



ISSN :  
 
 
 

18 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 علم اجتماع بيير بورديو، دراسة لنيل شهادة دكتوراه العلوم، إشراف نور الدين بومهرة.(. 2007عبد الكريم بزاز. ) -

 الجزائر.

 دمشق: منشورات اتحاد الكتاب العرب. مدخل إلى علم الإنسان" الأنثروبولوجيا .(. 2004عيسى الشماس. ) -

أطروحة لنيل الدكتوراه، إشراف بوزيان بوشنفاتي،  الهجرة ومشاكل التحضر بفاس.(. 2002يل العيرج. )فض -

 جامعة سيدي محمد بن عبد الله ظهر المهراز فاس.

ترجمة أحمد حساب، صحيفة نورد دويتشر،  المجال الثقافي، حوار مع بيير بورديو.(. 1985كارل أتوماوه. ) -

 في دجنبر.روندفولك سجل في هامبورغ 

 ترجمة ربيع وهبة، المركز القومي للترجمة، القاهرة، الطبعة الأولى. كوكب العشوائيات.(. 2013مايك ديفيز. ) -

 .33ترجمة عبد السلام بنعبد العالي، الفكر العربي المعاصر، العدد  نظام الخطاب.(. 1985-1984مشيل فوكو. ) -

الرباط: أشغال مائدة  قته بالهوية والاندماج الاجتماعي.الإدماج المهني للشباب وعلا(. 1996مصطفى محسن. ) -

 مستديرة، حول اندماج الشباب وقضايا الهوية، منشورات كلية الآداب، الطبعة الأولى.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

19 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

Spatial Change in Sidi Rahal Beach and the Struggle of 

Actors: From Spontaneous Change to the Reconfiguration of 

Space 

Dr. Lahcen Dhamany, Professor of Educational Sciences, CRMEF, Tangier–Tetouan–Al Hoceima, 

Morocco. 

 ORCID 0000-0002-0311-7971                                   

 

Published Accepted Received 

..../..../... 2026/15/01 2026/01/01 

DOI  :  

 

 

Abstract 

This study seeks to examine spatial transformation in Sidi Rahal Beach as an 

emerging urban entity, by analyzing the modalities of spatial action deployed by socio-

spatial actors, which are structured by the logic of spatial stakes. It also explores the 

plurality of strategies mobilized by these actors in pursuit of their respective stakes, 

and the effects of this strategic plurality on the reconfiguration of the spatial structure 

of Sidi Rahal Beach. 

The study is grounded in empirical fieldwork aimed at understanding the dynamics 

of this transformation and identifying its concrete manifestations. To this end, it adopts 

a qualitative methodological framework, relying on in-depth interviews and content 

analysis techniques, while also integrating a technical dimension using cartographic 

representation. This methodological choice is further embedded within a historical–

comparative approach that juxtaposes past and present configurations, in order to trace 

the trajectories and modalities of spatial change and to apprehend its immediate 

outcomes. 

Keywords: space, socio-spatial actors, strategy, spatial transformation, 

spontaneous (unplanned) spatial change. 

 

 

 

 

https://orcid.org/


ISSN :  
 
 
 

20 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 التغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ وصراع الفاعلين 

 من التغير العفوي إلى إعادة تشكيل المجال 

 أستاذ علوم التربية بالمركز الجهوي لمهن التربية والتكوين طنجة تطوان الحسيمة، المغرب؛ 1د. لحسن ؛دحماني

.comlahcendahmany@gmail 

 ORCID 7971-0311-0002-0000: حساب 

 
 

 تاريخ النشر تاريخ القبول  تاريخ الاستلام

2023/…/… 2023/…/… 2023/…/… 

DOI : 
 

 

 

 ملخص

ل تحليل تهدف هذه الدراسة إلى تسليط الضوء على التغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ كمدينة ناشئة، وذلك من خلا

أنماط الفعل المجالي للفاعلين السوسيومجاليين الخاضع لمنطق الرهان المجالي لهم، وكذا لتعدد الاستراتيجيات المعتمدة في 

تحقيق رهاناتهم، ونتائج هذا التعدد على تغير البنية المجالية لسيدي رحال الشاطئ. وقد اعتمدت الدراسة على الجانب الميداني 

لتغير والوقوف على مظاهره، وذلك من خلال الاعتماد على المنهج الكيفي، لذلك تم الاعتماد على المقابلات من أجل فهم هذا ا

وتقنيات تحليل المضمون والانفتاح على الجانب التقني من خلال الاعتماد على التمثيل الكارطوغرافي، وكل ذلك فرضه المنهج 

 اضر، من أجل تتبع التغير وكيفيته لفهم نتئجه الآنية.التاريخي المعتمد على المقارنة بين الماض ي والح

 المجال، الفاعلين السوسيومجاليين، الاستراتيجية، التغير المجالي، التغير العفوي التلقائي. :يةالكلمات المفتاح

 

 لى سبيل التقديمع

يقة التي تعرفها المجتمعات يشكل التغير المجالي أحد المداخل التحليلية المركزية لفهم التحولات الاجتماعية العم

المعاصرة، خاصة في السياقات التي تشهد انتقالات متسارعة من أنماط عمرانية واجتماعية تقليدية إلى أخرى هجينة، 

تتقاطع فيها رهانات التحديث، وضغوط العولمة، وإكراهات التدبير الترابي. وقد انشغلت السوسيولوجيا، منذ روادها 

اربات المعاصرة، بتحليل العلاقة الجدلية بين المجال والمجتمع، باعتبار المجال ليس مجرد إطار الكلاسيكيين إلى المق

 .تتداخل في تشكله علاقات القوة، وتمثلات الفاعلين، واستراتيجياتهم المتباينة اعل الاجتماعي، بل بناءً اجتماعيً محايد للف

mailto:lahcendahmany@gmail.com
https://orcid.org/


ISSN :  
 
 
 

21 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

نتاج الإ لمجالي، سواء من زاوية التحضر، أو التمدن، أو إعادة ورغم غنى الأدبيات السوسيولوجية التي تناولت التغير ا

منها ظل أسير مقاربات تفسيرية عامة، تركز على البنيات الكبرى، أو تحيل التغير إلى ديناميات  اكبيرً  ا، فإن جزءً جاليالم

الاجتماعيين في توجيه  تلقائية ناتجة عن النمو الديمغرافي أو الضغط الاقتصادي، دون مساءلة كافية لدور الفاعلين

هذا التغير وصناعته. وهو ما يفض ي إلى فجوة بحثية تتجلى في ضعف التحليل الدقيق لاستراتيجيات الفاعلين، 

واختياراتهم، وتصوراتهم، وأثرها في إعادة تشكيل المجال وهيكلة العلاقات الاجتماعية داخله، خاصة في المجالات 

 .الساحلية أو شبه الحضرية الناشئة

 
ً
الذي يتعامل مع التغير المجالي ” المعطى الجاهز“من هذا القصور، يسعى هذا البحث إلى تجاوز منطق  اوانطلاق

لتفاعل واعٍ بين فاعلين متعددين، تختلف  اا، من خلال تبني منظور تحليلي يعتبر المجال نتاجً أو تلقائيً  اآليً  ابوصفه مسارً 

كما يُعتمد في هذا البحث، لا يُختزل في بعد واحد، ولا يُحصر في الفاعل مواقعهم، ومواردهم، ومصالحهم. فالفاعل، 

من الفاعلين: الفاعل العمومي )الدولتي والجماعي(، والفاعل  اا متنوعً السياس ي أو الدولتي فقط، بل يشمل طيفً 

)الساكنة الأصلية  جالأو ما أطلقنا عليه بالفاعل شاغل الم الاقتصادي )المستثمر والمنعش العقاري(، والفاعل المحلي

 .كلٌّ وفق منطق تدخله وحدود تأثيره في إنتاج المجال والوافدة(،

نات، يُنظر إلى التغير التلقائي في المجال بوصفه نتيجة مباشرة لتفاعل وصراع بين فاعلين متعددي المواقع والرها

سساتي، الذي يهدف إلى ضبط المجال وتنظيمه منفلتًا من كل منطق. فالفاعل الرسمي والمؤ  اوليس باعتباره مسارًا عفويً 

المجال، الذي  بالضرورة في استراتيجياته الفاعل شاغلوإنتاجه وفق تصورات تخطيطية وقانونية محددة، لا يستحضر 

ا عملية نابعة من حاجاته الاجتماعية والاقتصادية اليومية. ويؤدي هذا التباين في 
ً
يحمل بدوره تصورات مجالية وأهداف

ى والغايات إلى نشوء توتر وصراع مجالي يتمظهر بوضوح على مستوى المجال المعيش، حيث يتقاطع المخطط بما هو الرؤ 

 .رسمي ومؤسساتي، مع التلقائي بما هو ناتج عن ممارسات ذاتية للفاعلين المحليين

من أشكال التخطيط الذاتي وفي هذا السياق، لا يمكن اختزال التغير التلقائي في كونه غيابًا للتخطيط، بل هو شكل 

ا من إمكانياته وموارده المحدودة، واستنادًا إلى قراءته الخاصة لفرص المجال 
ً
الذي يمارسه الفاعل شاغل المجال انطلاق

وحدوده. وغالبًا ما يكون هذا التخطيط الذاتي في تعارض مع التغير المخطط، ليس بدافع الرفض الواعي للسياسات 

لاختلال التوازن بين حاجات السكن، وضعف آليات الضبط والمراقبة، ومحدودية الاستجابة العمومية، بل نتيجة 

 .المؤسساتية لمتطلبات الفاعلين المحليين

ا أساسيً ويُعدّ السكن، في هذا الإطار، رهانًا استراتيجيًا مركزيًا بالنسبة للفاعل شا
ً
 اغل المجال، إذ يمثل شرط

ج الحياة اليومية. لذلك، يلجأ هذا الفاعل إلى استثمار الهوامش المجالية التي لا تخضع للاستقرار الاجتماعي وإعادة إنتا

لمراقبة دقيقة أو تدخل صارم من قبل الفاعلين الرسميين، مستفيدًا من هشاشة آليات الضبط، لتحقيق هدف 

لتلقائي نتاجًا لصراع الحصول على مسكن، حتى وإن كان ذلك خارج منطق التخطيط الرسمي. وهكذا، يصبح التغير ا

غير متكافئ بين منطقين: منطق التخطيط المؤسساتي، ومنطق الممارسة المجالية اليومية، بما يحمله من استراتيجيات 

 .تكيف، وتحايل، وإعادة توظيف للمجال

لي من وعليه، يتأسس هذا البحث على رهان معرفي يروم الإسهام في تجديد النقاش السوسيولوجي حول التغير المجا

خلال إعادة الاعتبار لدور الفاعلين، ورهان منهجي يقوم على الجمع بين المقاربة الكمية والكيفية قصد الإحاطة بتعقيد 

الظاهرة، ورهان ميداني يستثمر حالة دراسية دالة، بما يسمح بفهم ديناميات التغير في سياقها المحلي الملموس، وربطها 

 .بالتحولات المجتمعية الأوسع



ISSN :  
 
 
 

22 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ا من هذا الإطار التحليلي، يسعى هذا البحث إلى مساءلة ديناميات التغير التلقائي في علاقتها باستراتيجيات وا
ً
نطلاق

وما هي استراتيجيات  ما هي مظاهر التغير التلقائي بسيدي رحال الشاطئ؟ :الفاعلين، من خلال طرح الأسئلة التالية

 ي التفاعل مع التغير المخطط أو اختراقه؟الفاعلين الاجتماعيين في إنتاج هذا التغير، وف

 :ومنهجية تحديدات مفاهيمية -1

 البنية المفاهيمية: -1-1

عدّ مسألة ضبط المفاهيم من القضايا المنهجية الأساسية في البحث السوسيولوجي، غير أنّها لا ينبغي أن تتحول من 
ُ
ت

ستثمر بوصفها أدوات للفهم 21، ص 2015المالكي ) أداة إجرائية لفتح التحليل إلى غاية في ذاتها. فالمفاهيم، كما يشير
ُ
(، ت

ا من هذا المنظور، يشتغل هذا البحث على جملة 
ً
والتفسير، لا كتمارين تعريفية معزولة عن الإشكالية والسياق. وانطلاق

ل بنيته التحليلية، ويتعلق الأمر بـ
ّ
تغير المجالي الفاعل السوسيومجالي، المجال، ال :من المفاهيم المركزية التي تشك

 .التلقائي، والاستراتيجية

 الفاعل السوسيومجالي: -1-1-1

يرتبط الفعل الاجتماعي، في جوهره، بالفاعل الاجتماعي وباستراتيجياته داخل سيرورة التغير، سواء أكان تغيرًا 

ا أم تلقائيًا. فكل تنظ
ً
 بناءً " باعتباره ،( R. Ledrut, 1968, p. 54 ) "لا يوجد إلا عبر وساطة الفاعلين"يم اجتماعيمخطط

ا إنسانيًا
ً
مّ، فإن مقاربة التغير المجالي والاجتماعي تستدعي،  (R. Ledrut, 1968, p. 55 ". )اجتماعيًا ونشاط

َ
ومن ث

 .بالضرورة، تحديد طبيعة الفاعلين المتدخلين فيه، وأنماط أفعالهم، ومواقعهم داخل علاقات القوة وإنتاج المجال

 :تصنيف الفاعلين السوسيومجاليين إلى ثلاثة أصناف كبرى  ويمكن، لأغراض التحليل،

 الصنف الأول: الفاعل الرسمي المؤسساتي

يرتبط بالتخطيط والتنظيم، ويمارس فعله وفق تفويض رسمي أو ضمني من الإدارة. يشمل هذا الصنف الفاعلين 

على تدبير ون يسهر  نالذي السياسيين المنتخبينالجماعيين )الجماعات الترابية(، الموظفين، الأعوان الإداريين، والفاعلين 

ويعطي موقع الفاعلين الجماعيين لسلوكهم وتصرفاتهم مكانة ودلالة مميزة ضمن الأفعال التي لها  ،مجاللالشأن المحلي ل

يط لتخطل يةساسالاختيارات الأ يتركز دورهم في التأثير على المجال ضمن و  تأثير على المجال محل تدبيرهم وتسييرهم، 

 هو دور جزئي باعتباره مرتبط بغايات مخصصة.فأما دور المستخدمين  .والتنمية

 الاقتصادي /الفاعل الخاصالصنف الثاني: 

، فهؤلاء لا ترتبط قراراتهم بمرجعية الجماعة بشكل مباشر، لكن طبيعة يرتبط بالفاعلين الخواصهذا الصنف 

انة مهمة وحساسة في مسألة الاندماج الحضري. فالفاعلون العلاقة التي تربطهم بالفاعلين الجماعيين تحتل مك

في ترتيب المجال والنمو الحضري بفعل المبادرات التي يقبلون  اتمارس مؤسساتهم وخدماتهم تأثيرً  الخواص/الذاتيون 

ري( أو على ا في نمذجة المجال )الحضمهمً  اؤسسات والمنعشين العقاريين دورً عليها. فيلعب التجار والحرفيين ورؤساء الم

  (R. Ledrut, 1968, p.21 ) الأقل في جزء من فعل التشكيل أو النمذجة.

 شاغل المجال الفاعلالصنف الثالث: 

  هذا الصنف يرتبط
ً

 بساكني وشاغلي المجال باعتباره مجالا
ً
، فحركة ساكني المجال بين العمل واستهلاك السلع ا معاش

عل من المجال يعيش معهم، فتكرار هذه الحركة يفرز تحولات يكون لها والخدمات وكل مقومات العيش الأخرى هو ما يج



ISSN :  
 
 
 

23 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

" للفاعل شاغل المجال حتى وإن أعطوا أهمية لفعله  "لادروتحسب تأثير على المجال. إن مقاربة منظري التغير المخطط 

أحلامه وذاكرته التي في التحليل فإن هذه الأهمية تبقى ضمن مجال ضيق وهو في آخر التحليل يعزل فعله عن تمثلاته و 

. ويرجع منظروا التغير المخطط هذا الأمر إلى كون الفاعل شاغل اذي لا يشغله فقط، بل يحياه رمزيً تتمظهر عبر المجال ال

المجال لا ينخرط في عملية التغيير، وذلك من خلال عزوفه عن الانخراط في الحياة الجماعية للمجال والمشاركة في بلورة 

ية إما مباشرة أو عبر السلوك الانتخابي، باعتبارها استراتيجية فعل. لكن في مقابل ذلك يغضون السياسات التنمو 

الطرف عن كون استرتيجيات فعل الفاعلين لا ترتبط دائما ببنية السلطة التدبيرية للمجال، بل يمكن أن تكون على 

ار هذا الأخير لا يتوافق مع أهداف العكس من ذلك استراتيجيات خارجة عن بنية السلطة ونمط تخطيطها، باعتب

ومصالح شاغلي المجال. لذلك فحركة الجسد وانتقاله داخل المجال مثلما تحيل على مكانة الفرد ومستوى عيشه فإنها 

تستجيب لكل مخزونه الثقافي والرمزي. فتواصل الذات مع المجال الذي تحيا فيه وتتفاعل معه وفي إطاره مع وعبر كل 

ة والجماعية هو تواصل مع الماض ي واستدعاء له في الحاضر المعاش، ينعكس في اليومي أي الاستعمال ذاكرتها الفردي

مجال لدى المطرد للمجال. فعبر الإستعمال، أي الممارسة المجالية الرمزية بالأساس، يتحدد المعنى والوظيفة الفعلية لل

في سيرورة  اشاغلي المجال يلعبون دورً   (130ص.  ،2013 اليحياوي،) بالمتساكنين "لادروت" هيساكنه/شاغله. إن ما يسم

لتمثلاتهم المجالية ولأهدافهم الفردية أو الجماعية.  ،مثلما المجال العام ،التغيير المجالي عبر إخضاعهم المجال الخاص

تقديم صورة عن  لتمثله لذاته وللآخر من أجل اوفقً  اوسلوكيً  اوجماليً  اومعماريً  افالفرد يكيف مجاله الخاص وظيفيً 

نفسه لا تكون مطابقة لذاته، وإنما تستجيب لتصوره للآخر وما ينتظره منه المجال المحيط به، وهنا نستحضر المثل 

الدارجي" دير مدار جارك ولا بدل باب دارك"، فالأمر لا يرتبط بما نريده وتمثلانا لمجالنا الخاص، بل يرتبط بالآخر وكيف 

 . تريد الذات أن تظهر أمامه

وفمان ينخرط في الفاصل بين ما يريد أن يكونه وما هو عليه في نظر الآخرين، وبالتالي يفهم الاجتماعي كفكل فرد لدى 

من قبل الذين يؤدونه. فشاغلي المجال هم فاعلون يحتكمون إلى هوية  ا، بل في المعنى المفكر فيه ذاتيً لا في معناه الموضوعي

يمارس عليهم إكراهات تنعكس في فعلهم مثلما في تمثلاتهم، لكنهم في ذات الوقت و  اومخزون ثقافي يموضعهم جماعيً 

 (130ص.  ،2013اليحياوي، ) أهدافهم.يوظفون مخزونهم، بصفة واعية، وفق استراتيجيات فعل ملائمة لتجسيد 

 المجال: من الفيزيقي إلى الاجتماعي الرمزي  -1-1-2

ذلك أنه لا يمكن تصور إنسان خارج مجال يحتضن وجوده الحديث عن المجال هو في جوهره حديث عن الإنسان، 

المادي والرمزي، كما لا يمكن تصور مجال بمعزل عن الفاعلين الذين ينتجونه ويعيدون إنتاجه باستمرار. فالمجال ليس 

ى طبيعيًا خالصًا ولا إطارًا محايدًا للفعل الاجتماعي، بل هو نتاج تاريخي لعلاقات اجتماعية متراكمة،
ً
تتداخل فيها  معط

 .أنماط الإنتاج، وبنيات السلطة، والتمثلات الرمزية، واستراتيجيات الفاعلين

، وكل شكل في الوجود له علاقة بالمجال، وكل شكل في المجال ينخرط في علاقات مجالية مع formeالمجال شكل 

المجال هو إن شئنا كل شيئ ولا " إن Raymond Ledrutريمون لودريتأشكال أخرى مادية واجتماعية. وفي هذا يقول "

شيئ في نفس الوقت، بمعنى أن جميع الكائنات تدخل في علاقات مجالية خالصة، فالمجال على حد تعبيره من طبيعة 

 (R. Ledrut,1984, p.p107-112 ) وجودية، لأن الحديث عن المجال هو حديث عن الوجود وعن علاقات التواجد.

لمجال يمكن أن يكون هو المجال الفزيقي، الطبيعي الجغرافي، ويمكن أن يكون هو فا .جالتتعدد دلالات مفهوم الم

جغرافي أو المجال -المجال المبني أو المكيف بحسب رغبات وتمثلات الإنسان، وهو ما يمكن نعته بالمجال السوسيو

راكهم له بين الذاتية ثم هناك المجال الاجتماعي الذي يعيش فيه الناس والذي يتراوح إد Artificialالاصطناعي 



ISSN :  
 
 
 

24 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

وعلاقة الإنسان بهما وفيهما من  ،والموضوعية. ويميز "بيير بورديو" بين المجال الطبيعي )الفزيقي( وبين المجال الاجتماعي

)أي أفراد بيولوجيين( وكائنات إنسانية مثلهم مثل الأشياء يتواجدون دوما في  اقوله:"إن الناس باعتبارهم أجسادً خلال 

فإن مجال الإنسان هو المجال الاجتماعي  ةثم ومن( P. Bourdieu, 1993, p. 249) ".المجالمن  اتلون جزءً ما ويح مكان

إما في شكل تناقضات مجالية، أو في شكل مجال مأهول أو ممتلك يشتغل كتعبير  ،الذي تتجلى بنيته "في سياقات شتى

 نتج عن رمزية تلقائية للمجال الاجتماعي. فكل مجتمع تراتبي ي
ً

يعبر عن الفوارق والمسافات  ا تراتبيً بالضرورة مجالا

 (P. Bourdieu, 1993, p. 249)   الاجتماعية."

"إن المجال الطبيعي الفزيقي يتحول ويتغير نتيجة للفعل التاريخي والاجتماعي للإنسان، وكل عنصر من عناصر المجال 

مع العناصر الأخرى  االقنطرة، الميناء...يتكامل عضويً رة، الاصطناعي: المعمل، المكتب، المسكن، الطريق، القطار، السيا

وذلك بفضل النظام الممأسس للنقل والتواصل. إنه مركب عضوي متعدد الوظائف، وهو الذي نسميه المجال 

السوسيوثقافي. إن الإنسان ونمط عيشه ولغته وكلامه ووعيه وحتى ملامح وجهه، أو بتعبير آخر، كل كينونته تتحدد 

 .P) والمتعدد الأبعاد." االمجال السوسيوثقافي المعقد جدً   مرئي من خلال تراكم التجارب اليومية في هذابشكل لا

Bourdieu, 1993, p. 249)  إذن فالمجال الاجتماعي هو الذي يؤثر في الإنسان أكثر مما يؤثر فيه المجال الطبيعي أو

، تتشكل من خلال تراكم تجارب يومية ذات أبعاد الاصطناعي. فالإنسان هو عملية شخصنة مستمرة لا نهائية

سوسيوثقافية متعددة. إذن فسؤال: ما المجال؟ يمكن أن نحدده حسب علماء الاجتماع في المجال المعيش والذي يكون 

في علاقة مع الممارسة الاجتماعية، لأن المجال الاجتماعي هو نتاج للتفاعل المجتمعي، أي هو نتيجة لفعل الفاعلين 

 . اا أو تفاوضيً ا أوتنافسيً ا صراعيً ئقي وفق أنماط متعددة تتخذ طابعً اعلهم العلا وتف

ويمكننا التميز بين نوعين من المجال الاجتماعي: المجال الموضوعي وهو المجال السوسيوجغرافي كإطار مجالي تتحرك 

قات اجتماعية ونماذج ثقافية تفرض وتعيش فيه جماعات إنسانية معينة، والتي تتحكم في بنياتها عوامل اقتصادية وعلا

من المعايير الموضوعة من طرف الفاعلين الرسميين/ المسؤولين عن التخطيط  الأفراد والجماعات في حركتهم نوعً على ا

الحضري، وهو المجال الذي يتحول من خلال الممارسة والإدراك الاجتماعيين إلى مجال ذاتي، لما يبدأ الأفراد والجماعات 

الخصائص اللامرئية للمجال. فسياسة إنتاج السكن الجماعي لإعادة إيواء دور الصفيح/ السكن العشوائي،  في إدراك

انتهت إلى نتيجة مناقضة لما كان يتوخى منها، من إندماج كبير بين السكان، آلت إلى نتيجة سلبية هي خلق نوع من الفردنة. 

أكثر."  اعية قد عمقها وجعل آثارها سلبيةالاجتم"إن القرب المجالي بدل أن يعمل على تقليص المسافة 

(Roncayolo,1990,p.183) 

 :والاستراتيجية التغير المجالي التلقائي -1-1-3

إذا كان التغير المخطط يعنى بالشكلي والعقلاني والقصدي والتخطيط الموجه والسلطة نحو المشاركة، فإن التغير 

س والخيالي والرمزي، وإلى المقاومة والفاعل المجالي، أي مستعمل المجال التلقائي يحيلنا على اللاشكلي، إلى المخفي والمقد

وشاغله. إن استعمال المجال هو وحدة البحث الضرورية لتعقل وفهم تعاطي الفاعلين للمجال الذي يشغلونه ويتحركون 

لمجال. وتقرأ الذاكرة من ضمنه كجسد وذاكرة ويتفاعلون ويحيونه عبر إدراكهم وتمثلاتهم له، ويحيى فيهم ومعهم وبهم ا

خلال استعمال المجال باعتباره مجال المجازات، وبالتالي المعاش المجالي للفاعلين. فالتغير الاجتماعي بهذا المعنى عملية 

مقاربته سوسيولوجيا ترتبط بالمعاش اليومي حتى البسيط منه. فالتغير التلقائي يجد  مجالية، الأمر الذي يجعل من

تموضع الذاكرة في المعمار والتوزيع الوظيفي والترتيب  عيات البسيطة للمعاش اليومي، باعتبار هذا الأخيرتفسيره في الوض

ويرى ميشيل اليومي للمجالي واستعماله، وبالتالي فالمجالي يرتبط بالمخيال الجماعي والرمزي والمقدس واللامقال الخفي. 



ISSN :  
 
 
 

25 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

لمنزل والأرض يقوم على بعد رمزي ومقدس عميق، وهو ما يفسر مقاومة أن التعلق بالمكان وا  Michel Maffesoliمافيزولي 

  (2010. )مافيزولي، والقيم بعض الجماعات للتجديد حين يُدرك بوصفه تهديدًا للهوية

لا يطرح التغير التلقائي نفسه كبديل للتحولات التي هي نتاج وموضع المراقبة الاجتماعية وإنما كتعبير رمزي للرأسمال 

ي للذاكرة المجالية لجماعة أو جماعات اجتماعية معينة ورفض ومقاومة للتجديد وما يشكله من تهديد لقيمها الثقاف

  ومعاييرها وتمثلاتها
ً

مع المجال: تواصل مع الماض ي، وبالتالي الذاكرة عبر  امزدوجً  ومع صورتها لذاتها والتي تحقق لها تواصلا

وعقلانيته  جالية للأهداف. وهو ما يخرج الفاعل من اجتماعيته الدوركايميةالمجالي، والمعاش عبر الصورة والتمثلات الم

المفرطة التي تحيل إلى الوعي الخالص الكانطي وتقص ي الجانب اللاواعي الفردي الفرويدي كما الجماعي، أي يخرج التحليل 

 من الاختزالية في بعديها الفرداني والجمعي. 

تعريفا للتغير هو ما نسميه التغير المركب، وهو التغير الذي يحدث من خلال  يمكن أن نضيف إلى التعاريف السابقة

تدخل الفاعلين الاجتماعيين الجماعيين والفرديين الخواص بشكل مخطط من أجل إحداث تغيير على مستوى المجال 

يعيش بالمجال ويلتصق والمجتمع، وهو ما يصطلح عليه بالتغير المخطط، أو من خلال تغير تلقائي يرتبط بالفاعل الذي 

به ويستعمله ويعمل على تغييره وفق منطقه وتمثلاته وذاكرته المجالية باعتبارها جزء لا يتجزء من هويته المجالية، من 

 خلال استراتيجيات للفعل ترتبط بالأهداف المتوخاة أو المشاكل المطروحة على الفاعليين.

ستخدمة والأفعال الملتزم بها من طرف الفاعل الاجتماعي ضمن يعبر مفهوم الاستراتيجية عن مجموع الوسائل الم

مجال ما بغية بلوغ هدف أو أهداف معينة. وبذلك فالاستراتيجية ترتبط بالفاعل الاجتماعي المحدث للتغير المخطط 

غايات والتلقائي على حد سواء. فالتغير المخطط يقوم على أساس توفر الوسائل والإمكانيات من أجل الوصول إلى ال

المرسومة. بيد أن هذا الأمر يحيلنا أيضا على التغير التلقائي، أي فعل الفاعلين السوسيومجاليين في النسق الذي يتلقون 

إكراهاته وإلزاماته، لكنهم لا يذوبون بشكل كلي ويتماهون مع تحديداته. فالفاعل كائن ذو عقل يمكنه من المبادرة 

الحساب والتكيف والتغيير في علاقته بالتنظيم، وبالتالي يحتكم ضمن أفعاله إلى  والتجاوز والاستقلالية، بقدرته على

مصالح أو أهداف قد تتفق مع الرسمي الموجه والمخطط وقد تتعارض معه. من هنا يوظف الفرد وسائل لبلوغ أهدافه، 

يير، المرتبطة بمدى التقارب أو أي استراتيجياته المتراوحة بين التكيف والاندماج والتماهي أو مقاومة التجديد والتغ

 التعارض بين التجديد وأهداف الفاعلين السوسيومجاليين وتصوراتهم وتمثلاتهم وقيمهم ومعاييرهم الثقافية.

ا إلى التخطيط والعقلانية. إلا أن إن مقولة الاستراتيجية سواء على مستوى التغير المخطط أو التلقائي تقود حتمً 

نية الفاعل الاجتماعي، وبالتالي عقلانية الفعل الاجتماعي، أو جبريته الاجتماعية التي تغتال الفاعل المغالاة في القول بعقلا 

وتعزله عن فعله وتحوله نتاجا آليا/ ميكانيكيا للنسق أو السياسة التخطيطية للمجال، هي نظرة تجزيئية للتغير المجالي 

 والاجتماعي.

يطية ولا يفرز التغير المخطط له عبره وضمنه. لأن المجال يؤول ويعاش إن المجال لا يستجيب دائما لوظيفته التخط

عبر كل الموروث القيمي والمعياري/الرمزي المرتبط بالمجال المرجعي/ المجال المستعمل لشاغلي المجال، أي عبر الوجه الآخر 

لا الفردي، بل الجماعي. فالمجال هو  للواقع، غير المغاير بالضرورة، وهو وجه الخيالي والخارق والمقدس والرمزي في بعده

حقل تفاعلات بين الشكلي المخطط الخاضع لمنطق المراقبة والضبط، واللاشكلي التلقائي المرتبط بالمقاومة والرفض، أي 

 بين استراتيجيات فعل متعددة ومختلفة ونتاج له. 

 

 



ISSN :  
 
 
 

26 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 مجال الدراسة: 1-2

فهم ن ليث يتحدد نطاق الدراسة وفق المكان والزمايمثل المجال الجغرافي نقطة الانطلاق لأي بحث اجتماعي، ح

، باعتباره نموذجًا بسيدي رحال الشاطئالمجال الرحالي الظواهر المدروسة بعمق. في هذا السياق، وقع اختيارنا على 

هذا الاختيار مرتبط  .تستدعي التحليل والفهم تغيرات مجالية واجتماعية مهمةللمدن الصغرى النائشة التي تشهد 

شكالية البحث التي تتمحور حول كيفية تفاعل التغيرات المجالية مع استراتيجيات الفاعلين المختلفين وتأثير ذلك على بإ

إن دراسة المجال الرحالي كتاريخ يسمح بإجراء مقارنة بين الوضعية الماضية والحالية، أي  .العلاقات الاجتماعية المحلية

المجال؟ وكيف أصبح اليوم؟ وهذه المقارنة تمثل قاعدة أساسية لاستشراف الإجابة على سؤالين جوهريين: كيف كان 

آفاق التغير المستقبلية للمجال والمجتمع، بعيدًا عن الاقتصار على التحديد الإداري الذي حوله من جماعة قروية إلى 

لمجالي، ويحدد كيف فالفهم التاريخي للمجال يتيح التعرف على ديناميات التغير ا .1992جماعة حضرية منذ سنة 

 .تتداخل الفاعلية الرسمية مع الفاعلية الذاتية والخاصة لشاغلي المجال

كيلومتر على الطريق الرابط بين الدار البيضاء  9.5ينتمي المجال الرحالي إداريًا إلى إقليم برشيد، ويمتد على طول 

ط الأطلس ي، ومن الجنوب الساحل أولاد حريز، ، تحده من الشمال المحي²كلم 27وأزمور، على مساحة إجمالية تقدر بـ 

 .ومن الشرق حد السوالم والساحل أولاد حريز، ومن الغرب جماعة المهارزة والساحل بإقليم الجديدة

 منهجية الدراسة: 1-3

ينطلق هذا البحث من إشكالية مركزية تتمثل في تحليل ديناميات التغير المجالي التلقائي بسيدي رحال الشاطئ، وفهم 

. ار الفاعلين السوسيومجاليين واستراتيجياتهم في إنتاج المجال وإعادة تشكيله خارج منطق التخطيط الرسميأدو 

وبالنظر إلى الطابع المركب لهذه الإشكالية، التي تتقاطع فيها الأبعاد الاجتماعية، والتاريخية، والرمزية، والمؤسساتية، 

يب لتعقيد الظاهرة المدروسة، وتتجاوز المقاربات الوصفية أو الكمية فقد تم اعتماد منهجية بحثية نوعية مركبة، تستج

 .الاختزالية

 مبررات اختيار المنهجية والاستراتيجية المعتمدة -1-3-1

إن اختيار المنهج الكيفي لم يكن اختيارًا تقنيًا محضًا، بل قرارًا إبستمولوجيًا ومنهجيًا تفرضه طبيعة موضوع البحث. 

ي لا يُختزل في مؤشرات قابلة للقياس الكمي فقط، بل هو سيرورة اجتماعية تُنتَج عبر الممارسة فالتغير المجالي التلقائ

اليومية للفاعلين، وتتشكل من خلال تمثلاتهم، وخطاباتهم، واستراتيجياتهم غير المصرح بها. لذلك، فإن المنهج الكيفي 

 .ة بناء المعاني التي يضفيها الفاعلون على المجاليتيح فهم منطق الفعل الاجتماعي في سياقه المجالي، ويسمح بإعاد

، القائمة على (immersion prolongée) استراتيجية الانغراس الميداني الطويلوانسجامًا مع ذلك، تم اعتماد 

التواجد المستمر بالميدان، وبناء علاقة تفاعلية مع الفاعلين، بما يتيح إنتاج معطيات عميقة وغير سطحية. فمناهج 

فهم كاختيار أدوات معزولة، بل كاستراتيجيات شاملة لجمع الأدلة من العالم الاجتماعي قصد الب حث، في هذا الإطار، لا تُ

أن المنهجية المعتمدة تنطلق من ملاحظة إشكالية  كما (22، ص 2012تشيرتون و براون،  )". تفسير الظواهر المدروسة

 (22، ص 2012تشيرتون و براون،  )". الإحاطة بهاالأكثر قدرة على محددة، وصياغة أسئلة بحث، ثم اختيار الأدوات 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

27 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 أدوات جمع المعطيات -1-3-2

 المقابلة نصف الموجهة 

تم اعتماد المقابلة نصف الموجهة بوصفها أداة رئيسية، لما تتيحه من إمكانية الجمع بين ضبط محاور النقاش 

وثين. وقد استهدفت المقابلات فئات متنوعة من الفاعلين: المرتبطة بالإشكالية، وفتح المجال أمام التعبير الحر للمبح

شيوخ المجال، ساكنة قديمة، فاعلين محليين، ووسطاء اجتماعيين، بما يسمح بتعدد وجهات النظر ورصد التوترات 

 .المرتبطة بإنتاج المجال واستعماله

ى تجارب الأفراد والجماعات، إذ يفرض وقد تم إيلاء أهمية خاصة للأبعاد الأخلاقية للبحث، نظرًا لكونه يشتغل عل

العناية بالقضايا الأخلاقية المرتبطة بتنفيذ البحث، وبالأثر الذي قد يحدثه في »البحث السوسيولوجي على الباحث 

، تم اعتماد حضور ميداني متدرج، لذلك( 58، ص2016)ماتيوز وليز، . شركاء البحث، إضافة إلى النزاهة والدقة العلمية

بناء الثقة، والاستعانة بوسطاء اجتماعيين لتيسير الولوج إلى المبحوثين، وخلق سياقات تواصل طبيعية وغير قائم على 

 .رسمية، ساهمت في تحسين جودة المعطيات

 الملاحظة بالمشاركة 

لرصد  انسجامًا مع مقاربة المجال بوصفه نتاجًا للممارسة الاجتماعية، تم اعتماد الملاحظة بالمشاركة كأداة أساسية

أنماط الاستعمال المجالي والسلوكات اليومية للفاعلين. وقد مكنت هذه التقنية من تجاوز الخطاب المعلن، نحو معاينة 

 .الفعل المجالي في سياقه الواقعي، وفهم العلاقة بين المجال والمعيش اليومي، وبين الذاكرة والممارسة

 تحليل الوثائق والتقارير 

ة بتحليل مجموعة من الوثائق الرسمية وغير الرسمية المرتبطة بمجال الدراسة، خاصة تم دعم المعطيات الكيفي

س الحبس ي، ووثائق التحبيس، والشكايات والتقارير المتعلقة بإعادة الهيكلة، إضافة إلى  13990الرسم العقاري رقم 

ة. وقد أتاح هذا التحليل تفكيك وثائق التعمير، والرخص، والتجزئات، ومخططات التنمية القروية والتهيئة القطاعي

الفجوة بين المجال المخطط والمجال المعاش، وربط التغير المجالي بسيرورات الضبط المؤسساتي والصراع حول الملكية 

 .والاستعمال

 الصور الجوية والخرائط 

 1982جالية منذ سنة استُكملت المنهجية بتحليل الصور الجوية والخرائط، قصد تتبع التوسع العمراني والتغيرات الم

وقد مكن هذا المدخل من  .(ARC GIS) إلى اليوم، اعتمادًا على تقنيات نظم المعلومات الجغرافية والتمثيل الكارطوغرافي

 الربط بين التحولات المورفولوجية والمعطيات السوسيولوجية، وتعزيز صدقية النتائج عبر التقاطع المنهجي

(triangulation). 

 وحدود التعميم حدود المنهجية 

رغم ما تتيحه المنهجية المعتمدة من عمق تحليلي، فإن لها حدودًا منهجية يجب التنبيه إليها. فاعتماد المنهج الكيفي، 

القائم على دراسة حالة واحدة، يجعل نتائج البحث غير قابلة للتعميم الإحصائي على مجالات أخرى. غير أن هذا القيد 

ة للدراسة، إذ إن الهدف لا يتمثل في التعميم الكمي، بل في إنتاج معرفة تفسيرية معمقة، قابلة لا يقلل من القيمة العلمي

 .إلى سياقات مجالية مشابهة (analytical transferability) للنقل التحليلي



ISSN :  
 
 
 

28 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ا بتمثلاتهم الخاصة، وانتقائيتهم في السرد، و 
ً
هو ما تم كما أن الاعتماد على الخطاب الذاتي للمبحوثين يظل مرتبط

الحد منه عبر تقاطع الأدوات )المقابلة، الملاحظة، الوثائق، الخرائط(، والاعتماد على الحضور الميداني الطويل. إضافة 

إلى ذلك، فإن صعوبة الولوج الرسمي إلى بعض الوثائق قد تؤثر على شمولية المعطيات، وهو ما تم تجاوزه نسبيًا بتوظيف 

 .في احترام للأخلاقيات العلميةالرأسمال الاجتماعي للباحث، 

 التغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ -2

 العقار المحبس: التغير المجالي العسير -2-1

يعتبر التجزيء السري أحد أبرز استراتيجيات الفاعل شاغل المجال بالمجال الرحالي، سواء أكان المالك للأراض ي 

ال الرحالي التي تعرف انتشارًا واسعًا لهذا النشاط الفلاحية أو الباحث عن السكن، خاصة على مستوى هوامش المج

 لا يخضع للمراقبة الصارمة من طرف الفاعلين الرسميين. كما يمثل مرتعًا 
ً

العقاري غير المنظم، باعتباره مجالا

ي العقار للمضاربات العقارية العشوائية؛ إذ يفضل العديد من الفلاحين المالكين للأراض ي، وغير القادرين على الاستثمار ف

القانوني والإنعاش العقاري، بيع وتجزيء أراضيهم بشكل سري، في شكل بقع عشوائية لا تخضع لأي تنظيم، حيث تتراوح 

كما يشكل العقار المحبس المعقب على الشرفاء  .متر مربع، بأثمنة مرتفعة 60و 30مساحة القطعة الأرضية ما بين 

الذي يمثل ثلث المساحة الإجمالية لسيدي رحال الشاطئ كجماعة حضرية س و 13990العلويين الذكور منهم دون الإناث 

 التجزيء السري إلى تعقد وضعيته. اليوم، يشكل أحد أهم المجالات العشوائية وأكبرها بالمجال الرحالي، ويعود نشاط

كي على وجه إن الممتلكات الحبسية، ظلت منذ قرون عديدة خاضعة لقواعد الفقه الإسلامي عامة، والفقه المال

الخصوص الذي وضع معظم القوانين المنظمة للوقف بالمغرب أو ما يصطلح عليه بالضوابط الحبسية منذ بداية الحقبة 

الإستعمارية، عبر مجموعة من الظهائر التي كانت تنظم بشكل خاص مسألة كراء الأملاك الحبسية، أو تصفية المعقب 

لتي اتسمت النصوص القانونية المؤطرة له بطابع التعدد والتشتت وضعف منها. وأمام وضعية أحكام الوقف بالمغرب ا

الصياغة، وفي ظل متطلبات تحقيق الحماية للأوقاف وتنميتها كان من الضروري إيجاد الأدوات القانونية الفعالة التي 

 (8 .ص ،1996نونبر  ،أحمد الناظري ) تسد ثغرات النصوص القديمة وتعالج عيوبها.

 (1431بتاريخ فاتح رجب  ،5847عدد  ،الجريدة الرسمية) كما عرفه المشرع المغربي في مدونة الأوقاف فالوقف العام

: "هو كل وقف خصصت منفعته ابتداء أو مالا لوجوه البر والإحسان وتحقيق منفعة عامة". ويعتبر الوقف  50في المادة 

ذا النوع من الوقف بحرية الشخص في التصرف في العام صدقة جارية تدوم بدوام الأصل المنتج للمنفعة، ويرتبط ه

ممتلكاته، فالوقف لا يكون بالإكراه، وإنما يرتبط بالعبادة والقربة من الله عز وجل. وهذا النوع من الوقف له منافع 

تم وغيرها، كثيرة على المجتمع المغربي، حيث ارتبطت ببناء المساجد والزوايا والمقابر والكتاتيب القرآنية والمدارس والميا

 كما أن بعض مداخليها تصرف باعتبارها رواتب للقائمين والساهرين على هذه المؤسسات الوقفية.  

 أما الوقف الم
ً
بين جهة عامة والموقف عليهم مثل أولاد الواقف، ويسري على هذا  اشترك هو الوقف الذي يكون مشترك

 من مدونة الأوقاف. 129ة الوقف ما يسري على الأوقاف العامة كما هو مبين في الماد

من مدونة  108ويعتبر الوقف المعقب هو كل وقف على ولد أو عقب أو نسل أو ذرية المحبس أو غيره، حسب المادة 

الأوقاف. وبالتالي فالوقف المعقب هو وقف يعود ريعه للواقف نفسه وذريته وأحفاده ما تعاقبوا أو على شخص أو 

، وإذا انقطع عقب الموقوف عليهم يؤول إلى الجهة التي حددها الواقف، وهو الأمر أشخاص معينين وذريتهم ما تناسلوا

،  1977أكتوبر  8الذي أكد عليه الفصل الأول من ظهير  
ً
الذي ينص على تحديد الجهة أو المرجع الذي سيؤول إليه. إذا



ISSN :  
 
 
 

29 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ل مباشرة إلى ع العقب، فإنه يؤو حسب الظهير فإن الواقف لم يحدد المرجع الذي يؤول إليه الحبس المعقب بعد انقطا

 جهة البر والإحسان.

 236.09.1ومع التعدد والتشتت وضعف صياغة النصوص القانونية المتعلقة بالوقف، برز الظهير الشريف رقم 

كتجربة تشريعية رائدة لتقنين الأحكام والقواعد التي تحكم الوقف بالمغرب، حيث تعرف  2010فبراير  23الصادر في 

الوقف في المادة الأولى بأنه: "كل مال حبس ي أصله بصفة مؤبدة أو مؤقتة، وخصصت منفعته لفائدة جهة بر المدونة 

(. ومن بين 12، ص. 2010وإحسان عامة أو خاصة ويتم إنشاؤه بعقد أو بوصية أو بقوة القانون" )الجريدة الرسمية، 

يعكس الأبعاد الاجتماعية والثقافية للاستحواذ على  أنواع الوقف المختلفة، يظل الوقف المعقب محور اهتمامنا، كونه

ا للشروط التي وضعها 
ً
العقار واستراتيجيات الفاعلين، خاصة أن الوقف المعقب يمكن أن يعود ريعه للواقف وذريته وفق

 .ئس بسيدي رحال الشاط 13,990الواقف، مع استثناء الإناث من الاستفادة، كما هو الحال بالنسبة للعقار الحبس ي 

يمكن تحليل هذه الظاهرة من منظور بيير بورديو ونظريته حول رأس المال الرمزي والحقل الاجتماعي، حيث يُظهر 

التجزيء السري والسكن العشوائي كيف يتم تحويل الموارد المادية )الأرض( إلى قوة رمزية داخل المجال الرحالي، بما يعزز 

و يوضح أن الحقول الاجتماعية تتشكل من صراع الفاعلين من أجل موقع بعض الفاعلين على حساب آخرين. فبوردي

السلطة والموارد، حيث يحاول كل فاعل استثمار رأس المال الاقتصادي والاجتماعي والثقافي لتحقيق الهيمنة 

ويين، في حالة العقار المحبس، يظهر الصراع بين الفاعلين الرسميين والعل (Bourdieu, 1986, pp. 241-242).الرمزية

 .وبين الذكور والإناث داخل العائلات، كصراع على الهيمنة الرمزية المتمثلة في التحكم في الأرض وإمكانية الانتفاع منها

 :ويُمكن تمثيل العلاقة بين رأس المال وأنواع الوقف عبر الجدول التالي

 الوقف واأنواع الرأسمال : 1جدول رقم

 الأثر الاجتماعي والرمزي  س ي المعقبتطبيقه على العقار الحب نوع الرأسمال

الرأسمال 

 الاقتصادي

 تعزيز الوضع المالي للأسر العلوية )الذكور على وجه الخصوص وتجزيئها التحكم في الأرض وبيع قطعها 

الرأسمال 

 الاجتماعي

للولج إلى العلاقات العائلية والشرفية شبكة 

 الانتفاع بالوقف

المجمعة العلوية وحرمان  داخلالسيطرة على الميراث والأرض 

 الآخرين

الرأسمال 

 الثقافي

للأوقاف بالقوانين والظهائر المنظمةالمعرفة 

 واستثمارها

الشرعية الرمزية والسيطرة على المجال الرحالي والاماتياز 

 الاجتماعي

 2026تركيب شخص ي 

يعكسه الوقف المعقب الذي يضمن علاوة على ذلك، يفسر بورديو مفهوم التراكم الرأسمالي على مدى الأجيال، ما 

للعلويين ذكورًا استمرارية السيطرة على الأرض وامتيازاتها الاقتصادية والاجتماعية، بينما يتم استبعاد الإناث، الأمر 

-Bourdieu,1990,PP.98)الذي يعكس آليات التمييز الاجتماعي المرتكزة على الجنس والعِرق الرمزي داخل المجال الرحالي

ن هنا، يشكل العقار الحبس ي المعقب بيئة خصبة لفهم الديناميات الاجتماعية المرتبطة بالمجال الرحالي، وكيف وم  (99

 استراتيجيات رمزية وثقافية للحفاظ على 
ً
أن الصراعات حول الأرض لا تعكس فقط مصالح اقتصادية، بل أيضا

 .الامتيازات الاجتماعية



ISSN :  
 
 
 

30 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ار المحبس إلى تعطيل عملية التعمير، وفتح المجال أمام التجزيء السري، ما لقد أدى تعقيد الوضعية القانونية للعق

 ديموغرافيًا كبيرًا. وتؤكد هذه الظاهرة 
ً

أسهم في انتشار السكن العشوائي والصفيحي بحي الشرف، الذي يحمل ثقلا

ما يتماش ى مع مقاربة بورديو الحاجة إلى تصفية الوقف المعقب، لكن مع مراعاة البعد الرمزي والاجتماعي والاقتصادي، ب

 .(Bourdieu, 1998, pp. 47-50) في تحليل الحقول الاجتماعية، ورأس المال الرمزي، وآليات الهيمنة

 إن الحبس المعقب حتى وإن ارتب
ً
للحديث الشريف:"إذا مات ابن آدم انقطع عمله  اط بدءً باعتباره صدقة جارية طبق

وسار  (1631، حديث رقم 1995مسلم، )به من بعده أو ولد صالح يدعو له"، إلا من ثلاث صدقة جارية أو علم ينتفع

رة، وخاصة في الشروط التي يضعها الواقفون من استثناء ا من المضالراهن يخلق نوعً على نهجه الصحابة، فإنه في الوقت 

اء العلويين الذكور دون س المعقب على الشرف 13990بعض الأولاد أو الإناث، كما هو الحال بالنسبة للعقار الحبس ي 

 الإناث. إن العقار ال
ً
للشروط التي جعلها الواقف للموقوف عليهم، أي مولاي الأمير بن  احبس ي المعقب في هذه الحالة ووفق

مولاي أحمد بن مولاي ادريس بن مولاي اسماعيل على الشرفاء العلويين، قد استثنى الإناث من الحق في الاستغلال، كما 

. إن هذا بمكة ار المحبس بعد انقطاع عقب الشرفاء إلى جهة البر والإحسان ألا وهي بيت الله الحرامأنه أحال العق

الاستثناء ليس مجرد حرمان من منفعة العقار الحبس ي المعقب، بل يحمل دلالات ثقافية ترتبط بانغلاق العائلات 

زوج من الشريفة )نسبة إلى الأصل النبوي الشريفية على نفسها على مستوى الزواج، فلا يمكن لغير الشريف أن يت

الشريف(، وحتى وإن تم هذا الزواج فلا يمكن لأحد من البراني أن يكون له الحق في الانتفاع من العقار الحبس ي المعقب، 

س بسيدي رحال الشاطئ تصل 13990وهو الأمر نفسه بالنسبة لملكية الأرض العائلية. إن العقار الحبس ي المعقب 

لتراجع خصوبة  ا، بعد خراب نفعيته الفلاحية نظرً آر، وقد عرف هذا العقار عدة مشاكل 30هكتار و 491ى مساحته إل

في وجه التعمير، حيث تم الترخيص على مستوى هذا العقار  الوحة الماء، ليصبح العقار مفتوحً التربة وارتفاع درجة م

لخضوع العقار  اونية نظرً ، إلا أن هذه العملية لم تكن قانتجزئة عقارية في طور الانتظار 23تجزئة عقارية، و 13بإحداث 

لوصاية وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، التي عملت على توقيف عمليات التجزيء فوق العقار المحبس من أجل 

ن على مستوى التغير المجالي المخطط، بل أصبح يدخل ضم اكبيرً  اهذا الأمر جعل العقار يعرف تعثرً تصفيته أولا، 

البحث  وقد أظهراستراتيجيات الفاعل شاغل المجال الذي وجد فيه أرضية لبيع الأراض ي من خلال العقود العرفية، 

على أن أغلبية الأسر العلوية قامت ببيع قطعة أرضية قبل وبعد إعادة هيكلة الشطر الأول، غير أن هذه القطع  الميداني

ء السري، الأمر الذي أدى إلى انتشار كبير للسكن العشوائي والصفيحي الأرضية تدخل في إطار السكن العشوائي والتجزي 

 
ً

. إن هذا النوع من ر أحد أكبر الأحياء مساحة وسكانا، بل يعتبا جداا كبيرً  ديموغرافيً بحي الشرف، والذي يحمل ثقلا

 ا، لكن المشرع المغربي سالأحباس قد تم إلغاؤه في كثير من الدول الإسلامية مثل مصر وسوري
ً
آخر هو إجازة  الك مسلك

 تصفيته. لكن ما هي طرق تصفية الوقف المعقب؟

 العقار المحبس ومعيقات التغير المجالي المخطط -2-2

ا فضاءً اجتماعيً في سيدي رحال الشاطئ لا يُعد مجرد مساحة أرضية، بل يمثل  س 13990العقار المحبس رقم 

قوة والهيمنة داخل المجتمع المحلي. المقصود من الحبس هو تمكين مرتبطة بعلاقات ال ا ذا دلالات رمزية وتاريخيةوسياسيً 

الموقوف عليهم من منفعة اقتصادية واجتماعية عبر استغلال العقار، وفق وثيقة التحبيس، إذ كان الاستغلال الفلاحي 

أو عبر الكراء. إلا  محصورًا بالشرفاء العلويين المحبس عليهم وأعقابهم الذكور دون الإناث، ويمكن أن يتم بشكل مباشر

مثل غياب تقسيم رسمي أو طبوغرافي يحدد مساحة  انعدام الجدوى الفلاحية للعقار وتراكم المشاكل العقاريةأن 

الاستغلال لكل محبس عليه، وقيام بعضهم ببيع أو تفويت القطع بعقود عرفية، وانتشار السكن العشوائي نتيجة 

 أمام التغير المجالي المخططالقطع، أدى إلى أن يصبح العقار  التجزيء السري، ووقوع نزاعات حول ملكية
ً
، عائقا



ISSN :  
 
 
 

31 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

خصوصًا وأنه يمثل نحو ثلث مساحة الجماعة الحضرية لسيدي رحال الشاطئ ويحتوي على تجزئات مؤجلة لم يتم 

 .(2021تسويتها )البحث الميداني، 

لمجموعة من التجزئات لمواجهة  الترخيص 2004، و1998، 1996، 1995حاولت الجماعة الحضرية في سنوات 

 2003السكن العشوائي، إلا أن تفويت القطع بعقود عرفية دون استكمال التجهيزات عمّق الأزمة. كما شهدت سنة 

مندوبية بسبب تدخل  2006هكتار، غير أن العملية توقفت سنة  40إطلاق الشطر الأول لإعادة الهيكلة بمساحة 

الي الشكايات المتعلقة بالتعويض عن القطع الفارغة، مما ساهم في تفش ي السكن وتو  الأوقاف والشؤون الإسلامية

 (2021)البحث الميداني،  .العشوائي والنزاعات القانونية

، يمثل العقار المحبس نموذجًا للإنتاج الاجتماعي للمجال، حيث لا يُنظر إلى الأرض (1991) هنري لوفيفرمن منظور 

ل يتشكل عبر الممارسات اليومية، التمثلات التخطيطية، والمعاني الرمزية التي يحملها ككيان طبيعي محايد، بل كمجا

، المتمثل في الممارسات اليومية للاستغلال غير المجال المدرك :المجتمع. يمكن تصنيف إنتاج المجال هنا إلى ثلاثة مستويات

ادة الهيكلة التي لم تتوافق مع الواقع الاجتماعي؛ ، أي المخططات الرسمية لإعالمجال المفكرالمجدي والسكن العشوائي؛ 

إن التناقض  (Lefebver,1991)، أي المعنى التاريخي والقدس ي للعقار بالنسبة للشرفاء العلويين. المجال المعيش ي والرمزي و 

 .بين هذه المستويات يفسر جزئيًا فشل التخطيط في تحقيق التغير المجالي المخطط

 للصراع ، إذ يعتبر العقار المحبس (1986)بيير بورديوقراءة هذا النزاع من منظور وفي الإطار نفسه، يمكن 
ً

حقلا

الممثل في القيمة المالية للأرض وإمكانات  الرأسمال الاقتصادي :الرأسمالتتنافس فيه أشكال متعددة من  الاجتماعي

تاريخية للموقع. يدخل الفاعلون المحليون ذوو المتمثل في المكانة الاجتماعية والقدسية ال الرأسمال الرمزي استثمارها، و 

الرأسمال الرمزي القوي في صراع مع الجهات الرسمية المخططة التي تسعى لتحقيق أهداف تنموية واقتصادية، وهذا 

 .الصراع يعوق أي تدخل إداري ذا فعالية

 شرعية دينية وتقليدية :ن الشرعية، إذ يتداخل نوعان م(Weber, 1978) إطار فيبيري كما يمكن النظر إلى النزاع وفق 

مرتبطة بالمخططات الرسمية لإعادة الهيكلة والمعاوضة.  شرعية قانونية/إداريةمرتبطة بالقدسية التاريخية للمكان، و 

ل الفعالية التخطيطية وتحويل أي محاولة لتسوية العقار إلى مسطرة مطوّلة ومعقدة
ّ
 .هذا التداخل يؤدي إلى تعط

لتصفية العقار، وتم تحديد قيم المعاوضة  مبدأ المعاوضة النقديةمل مع هذه التعقيدات، تم اقتراح في محاولة للتعا

 1000للبقع الموجهة للسكن الاقتصادي،  درهم 500للقطع المخصصة لإعادة الهيكلة،  درهما 80 :حسب نوع القطعة

وإعلانه  ،2011سنة  على هذا المقترح سلاميةوزارة الأوقاف والشؤون الإ للقطع الموجهة للفيلات. ورغم موافقة  درهم

، إلا أن العملية لم تجر بشكل سلس بسبب تعدد البيوعات العرفية لذات الأراض ي وإنكار 2014يونيو 2انطلاقه في 

البعض على بيوعات الآخرين، مما أدخل المعاوضة في دوامة نزاعات. وللتعامل مع هذه الإشكالات اشترطت الوزارة تقديم 

من الوثائق لإتمام المعاوضة، منها: طلب معاوضة مصادق عليه من السلطات المحلية يثبت الاستغلال الحالي  سلسلة

للبقعة، مسح طبوغرافي يحدد حدود ومساحة القطعة، نسخة عن بطاقة التعريف الوطنية، نسخة من الاتفاق المبدئي 

)وزارة  .الموجه إلى وزير الداخلية 6410/2011رقم  للمعاوضة، شهادة المهندس الطبوغرافي، ونسخة من كتاب الوزارة

 (2011الأوقاف والشؤون الإسلامية، 

بسيدي رحال الشاطئ، نظرًا لتعقيد  أمام التغير المجالي المخطط اعائقً بناءً على ما سبق، يُمكن اعتبار العقار المحبس 

إلى صراع الفاعلين حول أشكال متعددة من  وضعه القانوني والتاريخي، وتداخل أشكال الشرعية المصاحبة له، إضافة

الرأسمال. إن التداخل بين الماض ي التاريخي للفضاء والآليات الرسمية للتسوية جعل من إعادة الهيكلة، الوسيلة الممكنة 



ISSN :  
 
 
 

32 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

، مما ساهم في استمرار السكن العشوائي، غير مفعّلة بشكل كامل على أرض الواقعلإعادة تنظيم وإنتاج المجال، 

 .اشة، والتفاوت الاجتماعي، وبالتالي بقاء الماض ي حاضرًا بقوة في الحاضر والمستقبلوالهش

 التغير المجالي وتعدد الأشكال العقارية -2-3

، ويتوفر على أشكال عقارية مركبة، تعكس تاريخية ²كلم 27تبلغ المساحة الإجمالية لمجال سيدي رحال الشاطئ 

 ع المجال التي أنتجته، لذلك أردنا أن نركز
ً

ا في التغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ، مهمً  لى هذا التنوع باعتباره عاملا

 التلقائي العفوي. فما هي مكونات البنية العقارية للمجال الرحالي؟ على مستوى التغيرخاصة 

الملك  إن الأشكال العقارية بسيدي رحال الشاطئ تتميز بالتنوع، فنجد أراض ي الملك الخاص، وأراض ي الدولة، وأراض ي

الغابوي، وأراض ي الأحباس المعقبة، لكننا نلاحظ أن البنية العقارية بالمجال الرحالي تخلو من أراض ي الجيش، وهي 

 عن السلطة المركزية. ابحمل السلاح في جيش المخزن دفاعً الأراض ي التي كانت الدولة توزعها على بعض القبائل الملتزمة 

في سيدي هذا النوع العقاري لأشخاص ذاتيين بحق التصرف الكامل، وقد قدر يشمل الأراض ي المملوكة  الملك الخاص

( وقد كانت هذه الأراض ي في الأصل موجهة للفلاحة، 2019)بلدية سيدي رحال الشاطئ،  .هكتارًا 767رحال الشاطئ بنحو 

ي وتغير منطق الاستثمار إلى لكنها سرعان ما تحولت إلى مجالات للتعمير والتجزئة العقارية بفعل تراجع الإنتاج الفلاح

 .منطق الاقتصاد العقاري 

، يمكن فهم هذا التحول ليس كعملية اقتصادية بحتة، بل كصراع على أشكال متعددة من ي من منظور بورديو 

عند بورديو ليس مجرد مال، بل يشمل أيضًا القوة الرمزية والمعرفة « الرأسمال»الرأسمال داخل الحقل العقاري المحلي. فـ

ن الفاعل من الهيمنة على الموارد واتخاذ القرارات داخل المجتمعالا  ِ
ّ
 (Bourdieu,1986,pp.241-258) .جتماعية التي تمك

في سياق سيدي رحال الشاطئ، فإن المنعشين العقاريين الذين يمتلكون خبرة ومعرفة تمكنهم من السيطرة على السوق 

ساب الفلاحين الأصليين الذين تفتقر خبراتهم لفهم وتحويل الأرض إلى يتحكمون في توزيع الأرض والاستفادة منها، على ح

 .رأسمال منتج وممتد

وقد أظهر البحث الميداني أن العديد من الفلاحين باعوا أراضيهم بعوائد عالية، غير أن قلة الخبرة الاستثمارية قادتهم 

نتجة، مما يعكس ضعف الرأسمال الثقافي لديهم إلى إهدار هذه الأموال في استهلاك شخص ي دون تحويلها إلى مشاريع م

مقارنة بالمنعشين العقاريين. هذا يوضح كيف أن الفلاحين يفقدون قدرتهم على المنافسة داخل الحقل العقاري نتيجة 

ن من إدارة الموارد بشكل 
ّ
سنة: "لقد كنت أملك قطعة أرضية  60محمد . فعالغياب الأشكال المعرفية والمهنية التي تُمك

هكتارات بعتها بما يقارب المليارين، لكن لم تمر على هذا المبلغ المالي المهم سوى ثلاث سنوات، لقد أضعت مالي  ةتبلغ ثلاث

ومال أبنائي في أشياء تافهة لقلة خبرتي وطيش ي وعدم قدرتي على إيجاد مشروع أستطيع أن أديره...فأنا لم أدرس ولم أتعلم 

  (2021)البحث الميداني،  ا".تعد تنتج شيئً  ا سوى فلاحة الأرض التي لمشيئً 

إن الدخول إلى السوق العقارية بسيدي رحال الشاطئ يعني المنافسة، وللسوق محتكريه من المنعشين العقاريين 

الذين راكموا من الخبرة ما يجعلهم يقضون على منافسيهم من الفلاحين الراغبين في الاستثمار في العقار الموجه إلى البناء. 

ا لقلة خبرة هؤلاء الفلاحين فقد ارتأوا بيع أراضيهم مقابل مبالغ مالية معينة، ليتحولوا إلى وظائف أخرى غير فلاحية، ونظرً 

لأن العديد من الفلاحين/مالكي  -حسب البحث الميداني–وهي وظائف بسيطة. ولعل المفارقة الكبرى أن هؤلاء قلة 

ن على إدارتها، لذلك ارتبطوا بالفكر الاستهلاكي فقط، من خلال يثمارات قادر الأراض ي الفلاحية لم يفلحوا في إيجاد است

 . والمقامرة السيارات الفارهة والفيلات



ISSN :  
 
 
 

33 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ا بعدما عمد المخزن على حبس مجموعة من على الأشخاص: لقد عرف هذا الشكل العقاري اتساعً  أراض ي الأحباس

ء، الذين يساهمون في إعطاء الشرعية الدينية للسلطان من القطع الأرضية لفائدة بعض الشرفاء أو الزوايا والصلحا

جهة، وتقوية التحالفات مع مختلف مكونات النسق السياس ي من جهة ثانية، ويقوم استغلال هذه الأراض ي على أساس 

ت الإحسانية الانتفاع وليس التملك، لتبقى غير قابلة للتفويت أو البيع والشراء، كما توجه عائداتها ومنتجاتها إلى الخدما

والخيرية الدينية، إلا أنه يخرج عن غاياته، ليلبي غايات ومصالح شخصية، إذ نجد بعض الشرفاء الذين كانوا يشرفون 

على إدارة بعض الأحباس، سرعان ما يحولونها إلى أملاك خاصة مستعملين في ذلك شتى أشكال أنواع التحايل كالإكراء 

ض ي بالنقص منها أو بالبيع المزيف، مستغلين في ذلك سلطتهم الرمزية )الشرف المعبر الطويل الأمد أو التطاول على الأرا

آر ذات الرسم العقاري  30هكتار و 491عن الانتماء للسلالة النبوية الشريفة(. وتمثل هذه الأراض ي بالمجال الرحالي 

ي الشرف، ولعل تسمية الحي تدل من المجال الرحالي، وتتركز أغلب هذه الأراض ي بح 3/1س، وهي مساحة تمثل 13990

هجرية  1198على نوعية التحبيس. فالحبس العقاري حسب الوثيقة التاريخية للتحبيس العقاري التي تعود إلى سنة 

ميلادية، والتي حبس فيها الشريف مولاي الأمير بن مولاي أحمد بن مولاي إدريس بن مولاي  1784ماي  20الموافق ل

بسيدي رحال الشاطئ على أولاده الذكور وأعقابهم ما تعاقبوا وامتدت فروعهم في الإسلام  إسماعيل الأراض ي الكائنة

بترتيب جيل بعد آخر باستثناء الإناث اللاتي لا يستفدن من هذا الحبس، فإن انقرض عقبه بالممات التي يصيب القوي 

 بالملحق()أنظر وثيقة التحبيس والضعيف، فإن هذا الحبس يرجع إلى بيت الله الحرام. 

التي من المفترض حسب وثيقة خاصة في حي الشرف،  ةتركز المعلى مساحة كبيرة و  دةتالممأراض ي الأحباس المعقبة  

ستغل وفق منطق الانتفاع وليس التملك، لكنها في الممارسة العملية شهدت تحويلات غير قانونية نحو التحبيس أن 
ُ
ت

ببيع المزيف، مستندين في ذلك إلى سلطتهم الرمزية كأشخاص ينحدرون من تجارة الأملاك عبر عقود الإكراء الطويلة وال

سر لها مكانة اجتماعية قوية. إن هذا الاستخدام الاستغلالي للأحباس يعكس تداخل الرأسمال الرمزي مع الرأسمال 
ُ
أ

الرأسمال الرمزي بأنه الاقتصادي، حيث يتم تحويل الهيمنة الرمزية إلى منافع مادية، وهو ما يوضحه بورديو حين يصف 

 .Bourdieu, 1986, pp) أداة معترف بها اجتماعيًا تمكن طبقات معينة من إعادة إنتاج مواقعها داخل الحقل الاجتماعي

241–258). 

لقد عرفت هذه الأراض ي الفلاحية بعدما تحول المجال من فلاحي إلى سكني تحولات كبيرة، فلم تعد موجهة للاستغلال 

 الفلاحي كما تن
ً

 تنشط فيه التجزئات السرية ص على ذلك وثيقة التحبيس، بل على العكس من ذلك أصبحت مجالا

ا. هذا الوضع جعل من حي الشرف أحد أكبر الأحياء العشوائية بسيدي رحال الشاطئ، والسكن العشوائي بشكل كبير جدً 

ن أجل الحد من تنامي ظاهرة السكن إلى التفكير في مشروع إعادة الهيكلة م 1993مما دفع بالمجلس الجماعي سنة 

العشوائي ومحاربة جميع المتلبسين الذين يسقطون الناس في بيع متكرر لنفس الأرض، إضافة إلى محاولة تحسين جودة 

السكن، من خلال التجهيزات الأساسية من طرق وشبكات التطهير والماء الصالح للشرب والكهرباء، لكن هذا المشروع 

سنة من التأخر؛  15ا لتعقد وضعية العقار المحبس، فلم تتم عملية إعادة الهيكلة إلا بعد مرور نظرً عرف تعثرات كثيرة 

ا أمام تزايد السكن العشوائي فوق هذا بالنسبة للشطر الأول فقط، في حين بقي الشطر الثاني عالقً  2008أي سنة 

 العقار.

ا من جانب آخر، يقدم هنري لوفيفر تفسيرًا أعمق لطبيعة الفض اء الاجتماعي نفسه، إذ يرى أن الفضاء ليس كيانً

 :طبيعيًا جامدًا، بل هو نتاج اجتماعي وسياس ي يتشكل من خلال ثلاث أبعاد مترابطة

  الممارسة المكانية(Perceived Space)  وهي الاستخدامات الفعلية للفضاء. 

  تمثلات الفضاء(Conceived Space)   السلطاتوهي التصورات الرسمية للمخططين و. 



ISSN :  
 
 
 

34 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

  الفضاءات المعيشة(Lived Space)   وهي المعاني الرمزية التي يحملها السكان لهذا

  (Lefebver,1991,pp.26-27.)الفضاء

في حالة سيدي رحال الشاطئ، يتجلى هذا التفاعل في التناقض بين الممارسة المكانية غير المنظمة )تجزئات غير رسمية 

ة الرسمية مثل مشاريع إعادة الهيكلة، والفضاءات المعيشة التي تعطي للأحباس وسكن عشوائي( والتمثلات التخطيطي

 .قيمة رمزية قوية لدى السكان، ما يجعل الفضاء الاجتماعي محكومًا بصراعات متعددة الأبعاد

ا  جهود التخطيط والتنمية.كما أن التداخل بين الشرعية الدينية والتقليدية والقانونية في هذا المجال يعرقل 
ً
وفق

ضفي على السلطة طابعها المقبول اجتماعيًا، وتشمل الشرعية التقليدية لـ
ُ
ماكس فيبر، تتعدد مصادر الشرعية التي ت

دة القائمة على العادات والتاريخ، الشرعية الكاريزمية القائمة على الشخصية والجاذبية، والشرعية القانونية/الرشي

 (49،ص.1982ر، ساتي. )فيبالقائمة على نظام قانوني مؤس

في سياق سيدي رحال الشاطئ، تمثل الشرعية التقليدية والرمزية لأسر الشرفاء نوعًا من الهيمنة التي تصعب 

الإدارية للتخطيط الحضري، مما يؤدي إلى تعقيد المساطر وتأخير التسوية  جهتها من خلال الشرعية القانونيةموا

 .المخطط العقارية، وارتفاع وتيرة التغير المجالي غير

ل في الوقت ذاته  إن ما يميّز الحالة العقارية في سيدي رحال الشاطئ هو التنوع الكبير للأشكال العقارية
ّ
الذي يشك

من تداخلات القوى التاريخية والاجتماعية والاقتصادية التي  مام التخطيط الرسمي، ويعكسللصراع والمقاومة أ امصدرً 

تغير المجالي ليس فقط نتيجة لتخطيط مؤسس ي، بل هو نتاج عمليات اجتماعية تنتج وتعيد إنتاج المجال نفسه. فال

متداخلة يمارسها الفاعلون داخل مجموعة علاقات قوية ومعقدة، وهو ما يجعل من فهم البنية العقارية أساسًا لتحليل 

 .تغيّر المجال الرحالي

 أراض ي الدولة:

 الرحالي: مساحة وموقع أراض ي الدولة بالمجال 2جدول رقم 

الرسم 

 العقاري 

المساحة 

 بالهكتار

 الوضعية الحالية الموقع

 يوجد به مطرح النفايات ومحطة التطهير  2الهواورة  306 8259

 هكتار مستغلة من طرف وزارة التربية والتعليم لإحداث ثانوية  1,5 2الهواورة  7 440

 بقة. 67هكتار تم تفويتها لأحد المستثمرين استفادت الجماعة من  5,5

 خاضع لإعادة الهيكلة مول العلام 6 20738

 خاضع لإعادة الهيكلة دوار أولجيني 2 -

 خاضع لإعادة الهيكلة دوار خوان 2 -

مركز سيدي  5 -

 رحال

 فارغ

 .2019المصدر: مصلحة التعمير والبناء، بلدية سيدي رحال الشاطئ 



ISSN :  
 
 
 

35 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 8259ئ، وهي موزعة على الشكل التالي: الرسم العقاري هكتار بسيدي رحال الشاط 328يقدر ملك الدولة الخاص ب

 440، ويوجد به اليوم مطرح للنفايات ومحطة التطهير، والرسم العقاري 2هكتار يتواجد بالهواورة 306يحتوي على 

غلة هكتار منه توجد بها الثانوية التأهيلية سيدي رحال الشاطئ، أي أنها مست 1,5أيضا،  2هكتارات بالهواورة  7يحوي 

هكتار فتم تفويتها لأحد المستثمرين  5,5، أما 2006/2007، حيث تم إحداثها منذ سنة من طرف وزارة التربية الوطنية

هكتارات توجد بمول لعلام تم  6فيحوي  20738بقعة أرضية. أما الرسم العقاري  67حيث استفادت الجماعة من 

لكل من دوار أوليجيني ودوار خوان موجهان لإعادة الهيكلة لهما، ثم  توجيهها لبرنامج إعادة الهيكلة للحي نفسه، وهكتارين

إن هذا الوعاء العقاري الذي يقع تحت تصرف الجماعة، لم يتم  خمس هكتارات بمركز سيدي رحال فارغة غير مستغلة.

حلول  استغلاله بالشكل الأمثل من أجل تنمية حقيقية بسيدي رحال الشاطئ، بل تم اعتماده فقط كعقار يوفر

اجتماعية غير مبتكرة للمشاكل العقارية التي تتخبط فيها مدينة سيدي رحال. فملك الدولة لم يتم فيه إنشاء مرافق 

ومؤسسات ومشاريع يمكن أن تكون حاملة لقطار التنمية، بقدر ما أصبح الوعاء العقاري يدخل في خانة التدخلات 

 للتغير المجالي بسيدي رحال الشاطئ.العلاجية، وليس ضمن التخطيط الحضري الاستشرافي 

مندوبية السامية للمياه والغابات ومحاربة التصحر، وتقدر مساحتها ل: وهي أراض ي تابعة لأراض ي الملك الغابوي 

، تتموقع على طول الشريط الساحلي هذه الأراض ي عبارة عن أشجار س13991سم العقاري هكتار ذات الر  120ب

بسيدي رحال، لكن الملك الغابوي تعرض للاستغلال العقاري من طرف بعض  اكثر انتشارً والكاليبتوس وهي الأ الميموزة

، الأمر الذي ى حساب الغابةوكذلك بعض التوسعات عل ،التجزئات السكنية التي تقطع الأشجار للوصول إلى الشاطئ

أنشطة متعددة، ليصبح الشاطئ ترك المجال الرحالي بدون منتزه أخضر يمكن للساكنة الولوج إليه كمتنفس تمارس فيه 

 هو المتنفس الوحيد للساكنة في غياب المساحات الخضراء.

 : الوضعية العقارية بالمجال الرحالي1خريطة رقم 

 
 .2020المصدر: البحث الميداني ، عمل شخص ي 



ISSN :  
 
 
 

36 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

نوع، إلا أن ما يطغى عليها هو إن ما يمكن ملاحظته على مستوى الأشكال العقارية بالمجال الرحالي هو كونها تتميز بالت

( المساحة الإجمالية للمجال الرحالي الحضري، 1/3أراض ي الأحباس المعقبة التي تمتد على مساحة تمثل أكثر من ثلث )

هذا الأمر جعل التغير المجالي المخطط يواجه عراقيل عدة أهمها تصفية الأملاك العقارية المحبسة من أجل إتمام عملية 

رفاء، وكذا إتمام مجموعة من التجهيزات التي لاتزال متوقفة إلى اليوم، بفعل تعرض وزارة الأوقاف هيكلة حي الش

والشؤون الإسلامية التي يعود لها القرار الحسم في معاوضة العقارات الحبسية باعتبارها الوصية الوصية على الأحباس 

لأصليين والمهاجرين( يتبنون استراتيجيات زادت من تعطل بالمغرب، كما أن هذا الأمر جعل من الفاعلين شاغلي المجال )ا

التغير المخطط، لتنفتح على التغير التلقائي المرتبط بالاستراتيجيات الذاتية للفاعل شاغل المجال. فإذا كانت الوضعية 

 بين مجموعة من المتدخلين )الفاعل
ً
 وتنسيقا

ً
 جدا

ً
 طويلا

ً
ين المؤسساتيين(، العقارية معقدة وتتخذ مسطرة تصفيتها وقتا

فإن الفاعل شاغل المجال لا ينتظر الوصول إلى حلول رسمية من طرف الفاعلين الرسميين، بل يعمل على تكييف 

 لفعله الذاتي وفق إمكاناته وحاجياته ووضعياته وأهدافه. 
ً
 استراتيجياته مع حاجياته، وبالتالي يكون موجها

 على سبيل الختم:

د وتعدّد
ّ
سة إلى جانب الملك  ختامًا، يبرز تعق الأشكال العقارية بالمجال الرحالي، ولاسيما سيادة العقارات المحبَّ

الخاص، كأحد المحددات البنيوية الأساسية التي ساهمت في إعادة تشكيل المجال وأنماط استغلاله. فقد أفضت هذه 

 جاذبًا للباحثين 
ً

عن السكن، خاصة من مدينة الدار البيضاء، الوضعية العقارية المركبة إلى جعل المجال الرحالي مجالا

في سياق تزايد الضغط الديمغرافي وتراجع إمكانيات الولوج إلى السكن المهيكل داخل المجال الحضري المركزي. وقد أسهم 

هذا الطلب المتزايد في توسّع أنماط السكن العشوائي والصفيحي بوصفها استجابات تلقائية لإكراهات السوق العقارية 

 .لتدبير المجالي، وليس باعتبارها مجرد اختلالات ظرفية أو ممارسات هامشيةوا

وتعود الجذور الأولى لهذه الدينامية إلى المرحلة الاستعمارية، حيث عملت السلطات الاستعمارية على استقدام اليد 

ا العاملة الزراعية من مناطق متعددة، خاصة عبدة ودكالة، قصد تلبية حاجيات الاستغلال ا
ً
لفلاحي، وهو ما أفرز أنماط

ة استقرّت بالمجال الرحالي واستمرّت في إعادة إنتاج ذاتها عبر الزمن، في ظل غياب سياسة مجالية شمولية 
ّ
سكنية هش

قادرة على استيعاب التحولات الاجتماعية والديمغرافية المتلاحقة. وبذلك، لم يعد السكن العشوائي ظاهرة انتقالية 

اريخية محددة، بل أضحى مكوّنًا بنيويًا يتداخل مع مسارات التغير المجالي المخطط، القائم أساسًا على مرتبطة بمرحلة ت

منطق التجزئات العقارية، في علاقة مركبة تجمع بين منطق الضبط التخطيطي من جهة، ومنطق الممارسة المجالية 

 .التلقائية من جهة ثانية

والتغير التلقائي عن حدود التدخلات التخطيطية في ضبط الديناميات ويكشف هذا التداخل بين التغير المخطط 

المجالية، خاصة في سياق يطغى عليه التعقيد العقاري وتعدد المتدخلين وتباين استراتيجيات الفاعلين. كما يوازي هذا 

عايش أنماط سكنية التعدد على مستوى الأشكال العقارية تعددٌ واضح على مستوى العمران بالمجال الرحالي، حيث تت

—يلاتة والدور المغربية العصرية والفمن السكن القروي والسكن العشوائي والصفيحي، إلى الشقق السكني—متباينة

في تعبير مجالي عن تمايز اجتماعي ومجالي عميق، يعكس تفاوت الإمكانات الاقتصادية واختلاف مواقع الفاعلين داخل 

 .البنية الاجتماعية

د بين وعليه، يمكن اع ل من خلال تفاعل تاريخي واجتماعي معقّ
ّ
بًا وغير متجانس، يتشك

ّ
 مرك

ً
تبار المجال الرحالي مجالا

الأطر القانونية والمؤسساتية من جهة، والممارسات اليومية واستراتيجيات الاستقرار والسكن من جهة أخرى. وهو ما 

لاقة الجدلية بين البنيات العقارية، وأنماط العمران، يجعل فهم التحولات المجالية بهذا المجال رهينًا بتحليل الع



ISSN :  
 
 
 

37 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

واستراتيجيات الفاعلين، بعيدًا عن المقاربات الاختزالية التي تختزل التغير المجالي في بعده التقني أو التخطيطي فقط، 

 .دون استحضار عمقه الاجتماعي والتاريخي

 

 المراجع

- Bourdieu,P. (1993). effets de lieu, in: la misére du monde, Ed du seuil, 

paris. 

- Ledrut, R.(1968). Sociologie Urbaine, paris puf.  

- Ledrut,R.(1984). La forme et le sens dans la societé, Ed, librairie des 

Méridiens, paris. 

- Roncayolo,M .(1990). la ville et ses territoires, Gallimard. 

- Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of 

Theory and Research for the Sociology of Education (pp. 241–258). Greenwood 

Press. 

- Lefebvre, H. (1991). The production of space (D. Nicholson-Smith, Trans.). 

Blackwell. 

- Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. Richardson (Ed.), Handbook of 

theory and research for the sociology of education (pp. 241–258). Greenwood. 

- Bourdieu, P. (1990). The logic of practice. Stanford University Press. 

- Bourdieu, P. (1998). Practical reason: On the theory of action. Stanford University 

Press. 

 .التعمير والبناء مصلحة (.2019. )بلدية سيدي رحال الشاطئ -

الجوهري، المركز القومي للترجمة، ترجمة: هناء  .علم الاجتماع النظرية والمنهج(. 2012تشيرتون؛م. وبراون؛آ.) -

 الطبعة الأولى.

 .1431بتاريخ فاتح رجب  .5847عدد .(2010يونيو  14) .الجريدة الرسمية  -

 .2010فبراير  23بتاريخ  236.09.1(. ظهير شريف رقم 2010غربية. )الجريدة الرسمية الم -

 .، دار الحقيقة، بيروترجل العلم ورجل السياسة (.1982،م.)فيبر -

، ترجمة: محمد الجوهري، المركز الدليل العلمي لمناهج البحث في العلوم الاجتماعية (.2016؛ر. )وليز ؛ب.ماتيوز  -

 ولى.الأ  ، الطبعة2319القومي للترجمة، عدد 

 .أفريقيا الشرق ، ترجمة عبد الله زارو، في الحل والترحال، عن أشكال التيه المعاصرة (.2010، م.)مافيزولي -

منشورات مختبر  .دراسة في سوسيولوجيا التحضر والهجرة في المغرب،الثقافة والمجال (.2015ع. )المالكي، -

 .سوسيولوجيا التنمية الإجتماعية، الطبعة الأولى

)تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي(. بيروت: دار إحياء التراث العربي.  صحيح مسلم .(1995) .الحجاج مسلم بن -

 .1631حديث رقم 



ISSN :  
 
 
 

38 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

لبعيد الصعوبات الكامنة وراء تطبيق مقتضيات التشريع الكرائي الحبس ي للأمد القريب و ا(. 1996، أ. )الناظري  -

الدراسية حول موضوع : " التشريع الحبس ي : الواقع مداخلة ضمن أشغال الأيام . و المتوسط، ووسائل تدليلها

 .مقر المجلس العلمي للرباط وسلاالمنظمة من طرف وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ب .و المستجدات "

لمعاملات العقارية قسم المحافظة على الأصول الوقفية، مصلحة ا (.2011.)وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية -

 .للأوقاف

مركز النشر الجامعي  .نموذجا الحفصية(. توزيع الفضاء المديني والتغير الاجتماعي، 2013. )ش ؛ي اليحياو  -

 تونس.

 ملحق

  س على الشرفاء العلويين بسيدي رحال الشاطئ13990: وثيقة تحبيس العقار 1الوثيقة رقم 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

39 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

Marriage in Contemporary Morocco: The Dialectic of 

Structure and Value 

Boukchouch; Hicham 

           Email 1::   boukchouchhicham@gmail.com 

  5871-8145-0004-0009 :    1 ORCID identifier                          

 

Published Accepted Received 

 2026/01/18 2026/01/ 20  

DOI  :  

 

 

Abstract 

 This research paper aims to analyze the institution of marriage as a social, cultural, 

and economic structure undergoing profound transformations in contemporary 

Moroccan society. The study is based on the hypothesis that marriage is no longer 

merely a traditional social obligation but has become a field of negotiation between 

collective values and individual projects, as well as between what the cultural structure 

imposes and the freedoms enabled by modern transformations. The study employed a 

comparative analytical sociological approach, drawing on Bourdieu’s theories of social 

reproduction, Goffman’s analysis of symbolic interactions, and Parsons’ framework on 

family functions. 

The analysis relied on qualitative and field data, revealing that Moroccan marriage 

is experiencing a deep crisis of value representations, manifested in delayed marriage 

age, increased costs, and the decline of reproductive functions in favor of emotional 

ones. The results also indicate that Moroccan women have become active negotiators 

in partner selection and in shaping marital projects, while digital platforms and 

globalization have reshaped perceptions of love and partnership, widening the 

generational gap. The study concludes that marriage in Morocco is no longer a closed 

traditional institution but a transformed space reflecting the interplay of economy and 

values, religion and modernity, and individual society with collective heritage. 

Keywords: marriage, social transformation, cultural representations, gender values, 

household economy 

 

 

 

mailto:boukchouchhicham@gmail.com


ISSN :  
 
 
 

40 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 الزواج في المغرب المعاصر: جدلية البنية والقيمة

 وزارة الشباب والثقافة والتواصل )قطاع الشباب( ،هشام؛ بوقشوش

boukchouchhicham@gmail.com:1الايميل  

 5871-8145-0004-0009: 1 حساب                                                            

 
 

 تاريخ النشر تاريخ القبول  تاريخ الاستلام

2026/01/ 20  2026/01/18  

DOI : 
 

 ملخص

تسعى هذه الورقة البحثية إلى تحليل مؤسسة الزواج بوصفها بنية اجتماعية وثقافية واقتصادية تشهد تحولات عميقة في 

من فرضية مفادها أن الزواج لم يعد مجرد التزام اجتماعي تقليدي، بل أصبح مجالا المجتمع المغربي المعاصر. ينطلق البحث 

للتفاوض بين القيم الجماعية والمشاريع الفردية، وبين ما تفرضه البنية الثقافية وما تتيحه التحولات الحديثة من حرية اختيار 

قارن، مستندة إلى مقاربات نظرية لبورديو حول إعادة واستقلالية ذاتية. اعتمدت الدراسة المنهج السوسيولوجي التحليلي الم

الإنتاج الاجتماعي، وغوفمان في تحليل التفاعلات الرمزية، وبارسونز في وظائف الأسرة. وقد استند التحليل إلى معطيات نوعية 

فاع تكاليفه، وتراجع الوظيفة وميدانية تبرز أن الزواج المغربي يعيش أزمة تمثلات قيمية عميقة، تتجسد في تأخر سن الزواج وارت

تفاوضيا في اختيار الشريك وصياغة  الإنجابية لصالح الوظيفة العاطفية. كما بينت النتائج أن المرأة المغربية أصبحت فاعلا

. مشروع الزواج، وأن المنصات الرقمية والعولمة أعادتا تشكيل تصورات الحب والارتباط، ما أدى إلى اتساع الفجوة بين الأجيال

وتخلص الدراسة إلى أن الزواج في المغرب لم يعد مؤسسة مغلقة على التقليد، بل فضاءً متحولا يعكس تفاعل الاقتصاد بالقيم، 

 .والدين بالحداثة، والمجتمع الفردي بالموروث الجماعي

 الأسري الاجتماعي، التمثلات الثقافية، القيم الجندرية، الاقتصاد  الزواج، التحول  المفتاحية:الكلمات 

 

 

 

 

 

mailto:boukchouchhicham@gmail.com


ISSN :  
 
 
 

41 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 تمهيد     

يعد الزواج إحدى أهم المؤسسات الاجتماعية التي تقوم عليها بنية المجتمع المغربي، إذ يمثل فضاء لإعادة إنتاج القيم 

الثقافية والدينية وضمان استمرارية الروابط العائلية والاجتماعية. غير أن العقود الأخيرة شهدت تحولات بنيوية عميقة 

اب وسلوكياتهم المرتبطة بهذه المؤسسة، تجلت في تراجع معدلات الزواج وارتفاع سن الاقتران، مما أثار في تمثلات الشب

 .تساؤلات جوهرية حول الأسباب الكامنة وراء هذه الظاهرة، وانعكاساتها على استقرار الأسرة وبنية المجتمع

محضا، أم أنه  ج في المغرب تحولا اقتصادياهل يعكس العزوف عن الزوا :يطرح هذا المقال الإشكال الرئيس التالي

تنطلق فرضية الدراسة من أن الظاهرة ليست نتيجة  تجل لصراع رمزي أعمق بين منظومتي القيم المحافظة والحداثية؟

عامل واحد، بل هي حصيلة تفاعل معقد بين المحددات الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والرمزية، ما يجعل الزواج 

 .تفاوض بين الفرد والمجتمع، وبين التقاليد ومتطلبات العصرمجالا لل

وقد تناولت دراسات مغربية وعربية عدة هذا الموضوع من زوايا مختلفة، حيث ربطت تراجع الإقبال على الزواج 

تغير تمثلات بالتحولات العميقة التي عرفتها القيم الأسرية والرمزية داخل المجتمع المغربي، ولا سيما صعود الفردانية، و 

بين  ، في ربط، وإعادة تعريف أدوار الجنسين داخل الأسرة (1993)الخطيبي،  تحولات الرمزي والأسري والجسديو  الزواج

 الزواج ووظائفه الاجتماعيةإعادة تشكيل معنى ، مع (2007)بنسالم،  التحول القيمي، والتمدن، وتغير أنماط الزواج

 .(2016)العلمي، 

على دور استقلالية المرأة والتحولات الثقافية في إعادة تعريف الأدوار الجندرية  (Murray ،2007) بينما ركز ميري 

 للتفاوض حول ال
ً

فقد  (Bourdieu, 1998) سلطة والمعنى الاجتماعي. أما بورديوداخل مؤسسة الزواج، باعتبارها مجالا

اعتبر الزواج ممارسة رمزية تسهم في إعادة إنتاج البنية الاجتماعية من خلال الهابيتوس وآليات الاختيار القرابي. في حين 

إلى أن الانحراف عن الأعراف الاجتماعية التقليدية يؤدي إلى وصم اجتماعي، يعمق  (Goffman, 1963) أشار غوفمان

 .التوتر القيمي بين المحافظة والحداثة

ختزل في العوامل الاقتصادية فحسب، بل يعكس تحولات العزوف عن الزواج لا يالدراسات الراهنة أن هذه ظهر ت

لمغربية. وفي هذا الإطار، تنطلق هذه المقالة من مقاربة سوسيولوجية قيمية وثقافية عميقة تشهدها البنية الاجتماعية ا

، بهدف تفكيك ديناميات التفاعل بين المحددات الرمزية والتفاعلينقدية تستثمر التكامل بين المنظورين الوظيفي 

 .غربي المعاصروالاجتماعية والاقتصادية، وإبراز أثرها في إعادة تشكيل تمثلات الزواج ومكانته في المجتمع الم

 منهجية البحث -1

ا من اعتبار مؤسسة لمقارن ضمن مقاربة كيفية، انطلاقعلى المنهج السوسيولوجي التحليلي ا قالةارتكزت هذه الم

الزواج بنية اجتماعية ورمزية لا يمكن فهم تحولات وظائفها ودلالاتها خارج سياقها البنيوي والثقافي والتاريخي. وقد تم 

السوسيولوجية والأبحاث الأكاديمية والتقارير الوطنية والدولية المتعلقة بالأسرة والزواج والتحولات اعتماد الدراسات 

ن من تتبع ديناميات 
ّ
القيمية في المغرب كأساس مركزي للتحليل، لما توفره من معطيات تفسيرية وإطارات منهجية تمك

 .التحول ورصد أبعادها الرمزية والاجتماعية



ISSN :  
 
 
 

42 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ه الدراسات والتقارير بشكل نقدي وتحليلي، لا بوصفها مجرد مرجع، بل باعتبارها أدوات لرصد وقد تم توظيف هذ

أنماط التمثلات الاجتماعية، ومقارنة النتائج، وربطها بالسياقات الثقافية والاجتماعية التي أنتجت فيها، بما يتيح 

ت التفاعل بين القيم التقليدية والتحولات استكشاف أوجه التقاطع والاختلاف بين المقاربات المختلفة وكشف آليا

 .الحديثة في الزواج المغربي

أما معالجة المعطيات، فقد تمت عبر التحليل الموضوعاتي والمقارن، من خلال تصنيف المحاور المركزية المتكررة في 

الإنتاج الاجتماعي، وغوفمان  الأدبيات والتقارير وربطها بالإطار النظري للدراسة، مستندة إلى مفاهيم بورديو حول إعادة

ر هذا التوجه المنهجي بقدرته على تقديم قراءة رسونز في دراسة وظائف الأسرة. ويبرفي التحليل الرمزي للتفاعلات، وبا

معمقة للظاهرة، وإبراز الطابع التفاعلي والتحولي لمؤسسة الزواج، بما يضمن اتساق التحليل المنهجي، ويعزز الصرامة 

ن من فهم العلاقة المعقدة بين القيم الفردية والجماعية في المجتمع المغربي المعاصرالعلمية، وي
ّ
 .مك

 البعد الاقتصادي للزواج في المجتمع المغربي -2

يشكل البعد الاقتصادي أحد أهم المحددات في خيارات الشباب المغربي المتعلقة بالزواج، إذ تحول الزواج في السياق 

ل. فقد أظهرت الدراسات الميدانية أن ارتفاع تكاليف المهر والمصاريف الاحتفالية، إلى جانب المعاصر إلى عبء مالي ثقي

أزمة السكن وضغوط الأسر في توفير الدعم المالي، يجعل من تكوين أسرة مستقلة تحديا حقيقيا أمام الأجيال الصاعدة. 

بل هو صفقة اقتصادية واجتماعية يتم من  في هذا الإطار، يوضح غاري بيكر أن "الزواج ليس مجرد علاقة عاطفية،

 (Becker G. S., 1981, p. 14) "خلالها تبادل الموارد المادية والرموز الاجتماعية

يفهم الزواج كـمشروع اقتصادي واجتماعي يتيح للطرفين تحقيق منافع متبادلة، ليس فقط على مستوى الموارد 

وهكذا، يصبح الشريك ليس مجرد رفيق  .ل كذلك عبر الرموز والقيم والثقافة التي تؤطر العلاقة الزوجيةالمادية، ب

يساهم في استقرار الأسرة وإعادة إنتاج رأس المال البشري والاجتماعي، بما في ذلك  عاطفي، بل موردا اقتصاديا واجتماعيا

 .التعليم والمهارات والشبكات الاجتماعية

 لطبقية وأثرها على فرص الزواجالتفاوتات ا -2-1

، يبرز هذا المنظور بشكل جلي مع تزايد تكاليف الزواج وما يرافقها من التزامات اقتصادية. فالشباب، يالمغرببالمجتمع 

خاصة من الطبقات الوسطى والدنيا، يجدون أنفسهم مضطرين للاعتماد على دعم الأسرة لتغطية هذه التكاليف، مما 

يا ونفسيا يدفع إما إلى تأجيل الزواج أو إلى العزوف عنه كليا، أو البحث عن بدائل أقل التزاما مثل يولد ضغطا اجتماع

العيش المشترك أو العلاقات غير الرسمية. هذا ما يؤكده بيكر في تحليله حين يربط "القدرة الاقتصادية للفرد بمدى 

 (Becker G. S., 1981, p. P 25) ."قدرته على الدخول في علاقة زوجية مستقرة

تتداخل الضغوط الاقتصادية مع التفاوتات الطبقية، فتكون إمكانيات تكوين أسرة مستقرة أكثر تقييدًا لدى الفئات 

تشير البيانات محدودة الموارد، بينما تتمكن الفئات الميسورة من الالتزام بالمعايير التقليدية للزواج بسهولة نسبية. و 

، وهو مؤشر على تحولات ثقافية في أنماط الزواج 2024سنة في  24.6الأخيرة إلى أن متوسط سن الزواج الأول للنساء بلغ 

 تقرير، –)للتخطيط، الأسرة المغربية في أرقام  ا في معدلات الزواجكس بالضرورة ارتفاعوالأسرة المغربية، دون أن يع



ISSN :  
 
 
 

43 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ا في المناطق الحضرية، مما يعكس تعزيز دور %، خصوص19.2لتي ترأسها نساء إلى . كما ارتفعت نسبة الأسر ا(2024)

 55ا بين من تجاوزوا بدالمرأة كفاعل اجتماعي واقتصادي داخل الأسرة. وفي الوقت ذاته، بلغت نسبة الذين لم يتزوجوا أ

ا %، وهو اتجاه أكثر وضوح3.3ق إلى ه النسبة، في حين ارتفع معدل الطلا %، مع تفوق النساء على الرجال في هذ9.4سنة 

 –)للتخطيط، الأسرة المغربية في أرقام  لدى النساء، ما يشير إلى تحولات في بنية العلاقات الزوجية وطبيعتها الاجتماعية

  (2024تقرير، )

 تكاليف الزواج وعبء التأسيس الأسري -2-2

تتضح طبيعة الضغوط الاقتصادية على الزواج في المغرب من خلال التقاطع بين عوامل الاقتصاد والمجتمع 

ا لبنية اجتماعية تحدد إمكانيات تكوين الأسرة. فالعزوف عن ونها مجرد ضغوط فردية لتصبح نتاجوالثقافة، فتتجاوز ك

اس لآليات إعادة إنتاج التفاوتات الاجتماعية، حيث الزواج أو تأجيله لا ينظر إليه كخيار شخص ي فحسب، بل كانعك

 تصبح القدرة الاقتصادية المحدد الأساس ي لشرعية تكوين الأسرة واستقرار الارتباط الزوجي

تغيرات عميقة في بنية الأسرة المغربية، حيث أصبحت الأسر أصغر حجما، وتزايدت معدلات العزوبة والطلاق، مع 

يتقاطع البعد الاقتصادي لهذه التحولات مع الأبعاد الثقافية ل .ي الحياة الأسرية والمجتمعيةبروز متزايد لدور المرأة ف

قبل الزواج يمنحها إمكانية إعادة تعريف الدور التقليدي  استقلال المرأة المغربية اقتصاديا ما يعني أنوالاجتماعية، 

لي، بل بات يفهم أكثر كخيار شخص ي قائم على التوافق للزواج. لم يعد الزواج ينظر إليه فقط كآلية لتحقيق الأمن الما

 العاطفي والثقافي، وهو ما يبرز الطابع المزدوج للاقتصادي والرمزي في تشكيل مؤسسة الزواج. 

ا متعدد الأبعاد، حيث تتقاطع الضغوط الاقتصادية مع القيم تفاوضي زواج في المغرب اليوم يشكل فضاءإن ال

د إنتاج صراعات رمزية بين التقليدي والحداثي. إن فهم العزوف عن الزواج لا يمكن اختزاله في الفردية والثقافية، لتعي

كونه مجرد خيار فردي أو نتيجة مباشرة للأزمة الاقتصادية، بل ينبغي النظر إليه كنتيجة لتفاعل معقد بين الموارد 

ات الزوجية في المجتمع المغربي المعاصر. وتشير المادية، التحولات الثقافية، والرموز الاجتماعية التي تؤطر العلاق

ا بفرصه في الدخول ثيقا و ة الاقتصادية للفرد ترتبط ارتباطإلى أن القدر  (Becker G. ،1981) الدراسات السوسيولوجية

 (2024تقرير، ) –)للتخطيط، الأسرة المغربية في أرقام  ، بينما تظهر المعطيات الميدانية الحديثة في علاقة زوجية مستقرة

%، وارتفاع 19.2، مع ارتفاع نسبة الأسر التي ترأسها نساء إلى 2024سنة في  24.6أن متوسط سن الزواج الأول للنساء بلغ 

 به. كما تؤكد دراسات ميدانية%، وهو ما يعكس التحولات في وظائف الزواج والمعايير المرتبطة 3.3معدل الطلاق إلى 

(Ouchelh ،2025) الاقتصادية تؤثر بعمق على خيارات الشباب –على أن ديناميات سوق الزواج والتحولات الاجتماعية

 . المغربي، بما في ذلك اختلاف توقعات الرجال والنساء في عملية البحث عن شريك والزواج

 السياق الثقافي والاجتماعي للزواج -3
 اجتماعي–الزواج كمشروع اقتصادي -3-1

صعود تلعب العوامل الثقافية والاجتماعية دورا محوريا في تفسير العزوف عن الزواج في المغرب المعاصر. فقد أدى 

قيم الفردية والحرية الشخصية إلى إعادة تشكيل تصورات الشباب حول مؤسسة الزواج، حيث أصبح تأجيل الزواج أو 

https://www.ijrah.com/index.php/ijrah/article/view/621?utm_source=chatgpt.com
https://www.ijrah.com/index.php/ijrah/article/view/621?utm_source=chatgpt.com


ISSN :  
 
 
 

44 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 وأكثر شيوعا. هذه القيم الجديدة منحت الأفراد هامشا اجتماعيا مقبولا خيارا الدخول في علاقات عاطفية أقل التزاما

 .ليدية للأسرة والمجتمعأكبر لاتخاذ قراراتهم بمعزل عن الضوابط التق

في تقليص الاعتماد التقليدي على الزواج  في السياق نفسه، ساهم استقلال المرأة المغربية اقتصاديا واجتماعيا

ضروريا للاستقرار المالي أو الاعتراف الاجتماعي، بل بات الزواج  كوسيلة للأمن الاجتماعي. لم يعد الشريك يمثل شرطا

الفكرة  (Assaad, 2003, p. 1) زواري  و راجي ائم على التوافق العاطفي والثقافي. تدعم دراسةينظر إليه كخيار شخص ي ق

القائلة بأن استقلالية النساء قبل الزواج أسهمت في إضعاف مركزية الزواج كشرط للاندماج الاجتماعي في المغرب. في 

ق العمل، بل إن وجود أطفال في سن المدرسة يقلل هذه الدراسة، أظهرا أن الزواج نفسه ليس عائقا أمام المشاركة في سو 

بشكل كبير من المشاركة في العمل المأجور. بالإضافة إلى ذلك، تبين أن التعليم العالي للمرأة، وكذلك تعليم والدها، يزيدان 

مي عالٍ قد يفضلن من احتمالية مشاركتها في القطاع العام. تشير هذه النتائج إلى أن النساء اللواتي يتمتعن بمستوى تعلي

في القيم الاجتماعية والاقتصادية المتعلقة بالزواج والخصوبة في المجتمع  تأجيل الزواج أو تأخيره، مما يعكس تحولا

 .المغربي

تتفاعل هذه التحولات الثقافية مع الضغوط الاقتصادية لتشكل سياقا معقدا لاتخاذ القرار بالزواج. فحسب نتائج 

% سنة 41.6إلى  2014% سنة 47.6، تراجع معدل النشاط من 2024والسكنى بالمغرب لسنة  الإحصاء العام للسكان

%(، وبين الرجال 21.4%( والريف )21.2%، مع تباين واضح بين الحضر )21.3، فيما ارتفع معدل البطالة إلى 2024

سرية، من خلال تأخير سن هذه المؤشرات الاقتصادية انعكست مباشرة على القرارات الأ (%25.9 ) والنساء (20.1%)

 .الزواج، ارتفاع نسب العزوبة والطلاق، وتراجع الخصوبة

يعيش مرحلة انتقال ديموغرافي واجتماعي متقدمة، حيث تتقاطع العوامل الاقتصادية  يالمغربالمجتمع يظهر هذا أن 

لرموز والقيم، تمثل الهوية الاجتماعية والثقافية مع التحولات في بنية الأسرة. يؤكد بورديو أن الزواج "ممارسة مشحونة با

أدى انتشار قيم الفردية واستقلالية المرأة إلى ما  (Bourdieu ،1993 ،p 120) "وتساهم في إعادة إنتاج البنية الاجتماعية

 .تحولات رمزية عميقة في أدوار الجنسين ووظائف الأسرة

قرار اقتصادي واجتماعي يعتمد على الموارد المتاحة  من منظور النظرية الاقتصادية للزواج، يرى بيكر أن "الزواج

هذا ما يتضح في المغرب، حيث أصبحت القدرة الاقتصادية والاستقرار المالي  (Becker G. ،1981) .والتوقعات المستقبلية

لبنيوية والرمزية التي تؤطر التحولات لاتخاذ قرار الزواج، وهو ما يعكس تداخلا معقدا بين العوامل ا شرطا مسبقا

 .الأسرية والديموغرافية

إزاء هذه التحولات في التمثلات الاجتماعية للزواج، لم يعد الزواج مجرد التزام تقليدي لإعادة إنتاج الأسرة واستمرار 

دد على الاستمرارية الأسرية يعكس هذا التحول ازدواجية القيم في المجتمع المغربي، بين القيم التقليدية التي تشلالنسب، 

تأجيل الزواج . غير أن والولاء الاجتماعي، وبين القيم الحداثية التي تعلي من شأن الحرية الفردية والاستقلالية الشخصية

أدى إلى تأخر الإنجاب وتقليص حجم الأسر، ما ينعكس على التركيبة الديموغرافية للمجتمع، ويبرز تفاعلات معقدة بين 



ISSN :  
 
 
 

45 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

لاقتصادية والثقافية والتعليمية، إذ لم تعد الأسرة مؤسسة تقليدية فحسب، بل أصبحت فضاء للتفاوض العوامل ا

 .الاجتماعي والثقافي بين الأجيال والقيم المتعارضة

يرتبط هذا الوضع بارتفاع معدلات البطالة، خاصة بين النساء، ما يقلل القدرة الاقتصادية للأسر على تحمل أعباء 

٪ للنساء مقابل 25.9، مع تفاوت واضح بين الجنسين )2024٪ في 21.3عدد. ففي المغرب، بلغ معدل البطالة الإنجاب المت

٪ للرجال( وبين المناطق الحضرية والريفية، حيث يشكل هذا الفارق الاقتصادي عامل ضغط هيكلي على الأسرة 20.1

ديموغرافية والاقتصادية للأسر والأفراد: التعداد العام للسكان والسكنى، -و)للتخطيط، الخصائص السوسي .المغربية

هذا الضغط الاقتصادي والاجتماعي يؤثر مباشرة على الزواج والإنجاب والاستقرار الأسري، إذ تصبح الأسر  (2014

 .مضطرة لتأجيل الزواج أو الحد من عدد الأطفال لضمان مستوى معيش ي مقبول 

لبطالة بين النساء وفجوات الدخل بين الجنسين توزيعا غير متكافئ للموارد الاقتصادية، ويظهر صراع يعكس ارتفاع ا

القوى بين الجنسين داخل الأسرة والمجتمع. كما أن الفجوات الاقتصادية الإقليمية تجعل الأسر الريفية أكثر عرضة 

سرة، رغم تمسكها أحيانا بالقيم التقليدية المتعلقة للضغوط الاقتصادية، ما يؤدي إلى تأجيل الزواج أو تقليص حجم الأ 

في هذا السياق، ينظر إلى الزواج والإنجاب كقرارات اجتماعية واقتصادية متشابكة، حيث تتفاعل المحدودية  .بالإنجاب

 .فرديةالاقتصادية مع القيم الرمزية والثقافية، وتصبح الأسرة فضاء للتفاوض بين الضغوط البنيوية والاختيارات ال

 استقلال المرأة وتغير مركزية الزواج -3-2

تشهد الخصوبة في المغرب اليوم تحولات جذرية مرتبطة بإعادة تشكيل الأدوار الجندرية داخل الأسرة، مما يخلق 

، "الأب المشارك"ديناميات جديدة بين الرجل والمرأة في مجالي الإنجاب والتربية. ومن أبرز هذه التحولات صعود نموذج 

أصبح يشارك بشكل أكبر في رعاية الأطفال والمهام المنزلية المرتبطة بالأسرة. هذا النموذج يقلل من الاحتكار حيث 

التقليدي للأمومة ويعيد توزيع المسؤوليات بين الزوجين، بما ينعكس على القرارات المتعلقة بعدد الأطفال وأساليب 

ة داخل الأسرة؛ إذ لم تعد الأم وحدها محور الرعاية، بل أصبح تربيتهم، كما يعكس تحولا في تمثلات السلطة الجندري

 .الأب شريكا نشطا في إدارة حياة الأسرة اليومية

فمع ارتفاع مستوى  .أما التحول الثاني فيتعلق بـتأخر سن الزواج لدى النساء وصعود استقلاليتهن الاقتصادية

ديد منهن الزواج والإنجاب، سواء كخيار شخص ي أو نتيجة التحصيل العلمي وانخراط النساء في سوق الشغل، تؤجل الع

للظروف الاقتصادية. ويؤدي هذا التأجيل إلى انخفاض معدلات الخصوبة وإعادة تعريف العلاقة بين الإنجاب والهوية 

ماعيا أو الجندرية، حيث أصبح الإنجاب خيارا يوازن بين الرغبات الفردية والالتزامات الأسرية، بدل أن يكون واجبا اجت

 .تقليديا مفروضا

هذه التحولات الجندرية تؤكد أن الخصوبة لم تعد مجرد مسألة عددية أو بيولوجية، بل أصبحت ساحة تفاوض 

داخل الأسرة بين أفق المشاركة والرغبة في الاستقلالية من جهة، والقيم التقليدية ومتطلبات الحداثة من جهة أخرى. 

لخصوبة والتحولات في أدوار الرجل والمرأة دينامية اجتماعية أوسع ترتبط بإعادة وفي هذا السياق، يعكس انخفاض ا

 .توزيع السلطة والجنس داخل المجتمع المغربي



ISSN :  
 
 
 

46 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 السرديات والتوترات المجتمعية حول الزواج  -4

اقضات تعكس السرديات المرتبطة بالزواج في المغرب التوتر القيمي بين التيارات المحافظة والحداثية، وتبرز التن

الاجتماعية والثقافية المصاحبة للعزوف عن الزواج. فمن منظور التيار المحافظ، يُنظر إلى الزواج كواجب ديني واجتماعي 

وف عن الزواج عد العز بين الأجيال. وفي هذا الإطار، ي أساس ي يحافظ على وحدة الأسرة واستقرار المجتمع وينقل القيم

تفكك بـ " وصفه"انحلال الأسرة والقيم" أو ما يمكن  لأخلاقي، وقد يؤدي إلى ما يُوصَف بـا للنسق الاجتماعي واتهديدا مباشر 

، أي ضعف الروابط التقليدية التي كانت تنظم العلاقات بين الجنسين وتحمي الالتزامات "البنية التقليدية للأسرة

 .الأسرية والمجتمعية

سواء تأجيل الزواج —ي لم يعد جذابا، وأن الخيارات البديلةفي المقابل، يرى الحداثيون أن نموذج الزواج التقليد

تمثل شكلا من أشكال المقاومة للقيود الاجتماعية والاقتصادية المفروضة —أو الانخراط في علاقات عاطفية أقل التزاما

مجرد واجب  على الفرد. من هذا المنظور، ينظر إلى الزواج كخيار شخص ي قائم على التوافق العاطفي والثقافي، وليس

 (Murray ،2007 ،p 108) .اجتماعي أو ديني

توضح هذه التناقضات الصراع القيمي بين التقليدي والحداثي، حيث تركز القيم التقليدية على الاستمرارية العائلية 

الزواج  والالتزامات الجماعية، بينما تعطي القيم الحداثية الأولوية للحرية الفردية والاستقلال الاقتصادي، معتبرة

وسيلة لتحقيق مشروع حياتي شخص ي للفرد. وينعكس هذا التباين بوضوح بين الأجيال والمناطق، فالشباب في المدن أكثر 

تأثرا بالقيم الحداثية، إذ يسعون إلى تأجيل الزواج وربطه بالتحصيل العلمي والاستقرار المالي، في حين تحافظ المناطق 

 .ا يخلق تضادات ثقافية واجتماعية بين مختلف الفئات السكانيةالريفية على قيم تقليدية أقوى، م

تؤثر التحولات الاجتماعية والاقتصادية في المغرب بشكل مباشر على الخصوبة وحجم الأسرة، إذ يميل الشباب إلى 

إلى  تقليص عدد الأطفال وتأجيل الإنجاب، وهو ما يعكس تحول دور الأسرة من مجرد مؤسسة لإعادة إنتاج المجتمع

، يمكن فهم الزواج بورديوفضاء تفاوض ي يجمع بين القيود الاقتصادية والقيم الثقافية والخيارات الفردية. ومن منظور 

باعتباره ساحة لإعادة إنتاج رأس المال الاجتماعي والثقافي، حيث تتقاطع القرارات الفردية مع القواعد والقيم الاجتماعية 

 ن للتفاوض بين التوقعات التقليدية ومتطلبات الحداثة.الموروثة، ويصبح الأفراد مضطري

دور التفاعلات الرمزية في تشكيل التمثلات الاجتماعية للزواج، إذ يسعى الأفراد إلى إدارة  غوفمانكما يبرز  

ح الجمع انطباعاتهم وتحقيق التوافق بين الصور الذاتية للممارسة الزوجية والمتطلبات الاجتماعية المفروضة عليهم. ويتي

بين هذين الإطارين النظريين تفسير كيفية تأثير العوامل الاقتصادية والتعليمية والديموغرافية في إعادة تشكيل 

ا بين الرموز الثقافية والاختيارات الفردية داخل المجتمع المغربي معقد تماعية للزواج، بما يعكس تفاعلاالتمثلات الاج

 .المعاصر

رة للعزوف عن الزواج الإطارات الاجتماعية وال  -5  ثقافية المفس ِّ

تشير التحولات الاجتماعية والثقافية في المغرب المعاصر إلى تغيرات جوهرية في تصور الشباب للزواج. فقد أدت 

و الانخراط في صعود قيم الفردية والحرية الشخصية إلى إعادة تشكيل الخيارات الزوجية، بحيث أصبح تأجيل الزواج أ



ISSN :  
 
 
 

47 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ا تمع من منظومة تقليدية تفرض قيودا. وتعكس هذه القيم انتقال المجزاما خيارا مقبولا وأكثر شيوععلاقات أقل الت

ا تمنح الأفراد حق اتخاذ قراراتهم الشخصية بشأن شريك الحياة ر الزوجي، إلى ثقافة أكثر انفتاحمحددة على الاختيا

ب الذين يختارون الزواج بعد إكمال التعليم العالي أو وموعد الزواج. ويجسد ذلك، على سبيل المثال، ارتفاع نسبة الشبا

بعد الحصول على وظيفة مستقرة، وكذلك تزايد اللجوء إلى استشارات العلاقات عبر المنصات الرقمية ووسائل التواصل 

تشكيل ا بين التحولات الاقتصادية والثقافية والرمزية في إعادة ع دائرة الاختيار، ما يعكس تزاوجالاجتماعي لتوسي

 .تصورات الزواج في المغرب المعاصر

من جانب آخر، ساهم استقلال المرأة الاقتصادي والاجتماعي قبل الزواج في تقليص اعتمادها على الزواج كوسيلة 

يس فقط على الحاجة المالية. ووفقا على التوافق العاطفي والثقافي ول ك بناءللأمن الاجتماعي، ما أتاح لها اختيار الشري

نظر إلى الزواج كممارسة مشحونة بالرموز والقيم تمثل ، ي(Bourdieu ،La domination masculine ،1998) ديولبور 

خ داخل هذه الممارسة علاقات الهيمنة بين الجنسين ة إنتاج البنية الاجتماعية، إذ ترسالهوية الاجتماعية وتساهم في إعاد

 في الوعي الاجتماعي. "طبيعية"التي تتشكل ضمن قوة رمزية تبدو 

ى دراسة المجتمع القبائلي، حيث تبين الآليات اليومية التي تكرس ا إليستند جزئي تحليلافي هذا الإطار، يقدم بورديو في  

تنتج لحقول الاجتماعية، ما يعكس كيف أن الهياكل الثقافية التقليدية ف حضور النساء داخل اسيطرة الذكور وتضع

 .بهضمن الزواج والمؤسسات المرتبطة  عيد إنتاج التراتبية بين الرجال والنساءوت

يتفاعل البعد الثقافي مع الضغوط الاقتصادية، بحيث يشكل ارتفاع تكاليف الزواج والمهر عاملا إضافيا يدفع 

واج أو اللجوء إلى بدائل أقل التزاما. هذا التفاعل بين الأبعاد الثقافية والاقتصادية يعكس التعقيد الشباب لتأجيل الز 

الاجتماعي للزواج، ويظهر أن العزوف عنه ليس مجرد خيار فردي، بل نتيجة لتغيرات هيكلية في القيم الاجتماعية 

 .والأعراف والرموز المرتبطة بالأسرة والجنسين

الاجتماعية والثقافية دور القيم والمعايير المجتمعية في تشكيل خيارات الأفراد بشأن الزواج تعكس المقاربات 

والإنجاب. ففي المجتمع المغربي التقليدي، كان الزواج واجبا اجتماعيا وأسريا، يتجاوز العلاقة الفردية بين الزوجين 

وجية بالقيم الثقافية المتعلقة بالشرف والسمعة ليشمل الأسرة الممتدة والمجتمع المحلي، حيث ترتبط القرارات الز 

والالتزامات القرابية. ومع التحولات الاجتماعية الحديثة، أصبحت هذه القيم تواجه ضغوطا متزايدة نتيجة انتشار قيم 

 (49، صفحة Becker G. ،1981) الحداثة، التي تركز على الحرية الفردية وحق الاختيار الشخص ي

 تقاطع القيم التقليدية والحداثية -5-1

الشباب المغربي أصبح أكثر حساسية تجاه التوافق العاطفي والثقافي مع الشريك، وأن الالتزامات التقليدية مثل 

التعليم  الزواج المبكر أو المرتبط بالضغوط الأسرية لم تعد جذابة لهم. كما تتداخل الأبعاد الثقافية مع عوامل أخرى مثل

والتحضر ووسائل الإعلام، ما أعاد تشكيل تصورات الشباب عن الزواج باعتباره خيارا شخصيا يتطلب توافقا عاطفيا 

 .وماديا، وليس مجرد واجب اجتماعي فحسب



ISSN :  
 
 
 

48 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

بذلك، يمثل العزوف عن الزواج في المغرب تعبيرا عن صراع أوسع على الرموز والقيم الاجتماعية، ويعكس التفاعل 

د بين الأبعاد الاقتصادية والثقافية والاجتماعية والرمزية، حيث يتقاطع الفرد مع التوقعات الاجتماعية والهياكل المعق

الاقتصادية، ما يجعل الزواج مساحة تفاوضية مستمرة بين المحافظة والحداثة، بين التقاليد والتحولات الاجتماعية 

 .الحديثة

ثر على تكوين أالتحولات الفردية والاجتماعية التي تشكل سلوكيات الشباب  بزوغنماذج الزواج التقليدي، و انكماش 

رمزيا يعكس التوتر بين المحافظة والحداثة،  الأسرة وبنية المجتمع. فالزواج لم يعد مجرد التزام تقليدي، بل أصبح مجالا

الصراعات  يحيل على ام .المعاصرويجسد التحولات العميقة في العلاقات الاجتماعية والثقافية والاقتصادية بالمغرب 

والتحولات الاجتماعية والرمزية المرتبطة بالزواج، إذ لا ينظر إلى العزوف عن الزواج وانحسار الخصوبة على أنهما مجرد 

نتيجة لضغوط اقتصادية، بل باعتبارهما تعبيرا عن صراع أوسع بين القيم التقليدية والقيم الحداثية، وصراع رمزي بين 

 .المجتمعالفرد و 

ظ على وحدة الأسرة واستقرار احفي ما يطرح تساؤلات حول مقومات الجتماعالا و  دينيالواجب نفض عباءة ال الزواج

ية والاقتصادية، ويمنح الفرد حرية اختيار اشر للنظام الاجتماعي والأخلاقينظر إلى العزوف عنه كتهديد مبلالمجتمع، 

قابل، ومع تصاعد الرؤى الحداثية التي تنتقد النموذج التقليدي للزواج باعتباره في الم. شريك الحياة وفق معاييره الخاصة

من أشكال المقاومة للقيود الاجتماعية  في علاقات أقل التزاما يشكل شكللم يعد جذابًا، أصبح تأجيل الزواج أو الانخراط 

 (111، صفحة Murray ،2007) .والاقتصادية، ويتيح للفرد حرية اختيار شريك الحياة وفق معاييره الخاصة

  تحولات الزواج وأبعادها على حجم الأسرة والإنجاب وحجم الأسرة -5-2

التفاعل المعقد بين العوامل الاقتصادية والثقافية والرمزية، إذ يلتقي الضغط المالي مع التغيرات في القيم الفردية، 

، قد يؤدي الانحراف عن (Goffman, 1963, p. 58) ا لغوفمانفق القرارات الزوجية. و ما يؤثر بشكل غير مباشر على

فرض على الأفراد في المجتمع المغربي، مثل تأجيل الزواج أو يالأعراف التقليدية إلى وصمة اجتماعية أو شعور بالعار 

 .كرفض الأعراف التقليدية في اختيار الشري

 .المعاصرما يعكس التوتر بين المحافظة والحداثة ويكشف الصراعات الرمزية الكامنة في بنية المجتمع المغربي  

، تتيح هذه المقاربة فهم العزوف عن الزواج كظاهرة متعددة الأبعاد، تعكس تفاوضا مستمرا بين الفرد والمجتمع، وبالتالي

بين القيم التقليدية والتحولات الاجتماعية الحديثة، مع إبراز التداخل رمزيا للصراع  وتوضح كيف أصبح الزواج فضاء

 .بين الأبعاد الاقتصادية والثقافية والاجتماعية والرمزية في بناء القرارات الزوجية

النزاع القيمي بين التيارات المحافظة والحداثية ليس مجرد صراع فردي، بل هو تعبير عن صراع أوسع على الرموز 

ل الاجتماعية، يعكس التحولات الاقتصادية والثقافية والرمزية في المجتمع المغربي المعاصر. فالمحافظون يرون في والهياك 

تراجع الزواج تهديدا مباشرا للقيم الدينية والاجتماعية، بينما يعتبر الحداثيون أن الزواج التقليدي لم يعد جذابا وأن 

 .تماعية والاقتصاديةالبدائل الجديدة تمثل مقاومة للقيود الاج



ISSN :  
 
 
 

49 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

أن العزوف عن الزواج في —الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والرمزية والنقدية—تظهر المقاربات المختلفة

المغرب المعاصر ليس ظاهرة أحادية البعد، بل نتاج تفاعل معقد بين عوامل متعددة. فالمقاربة الاقتصادية تبرز تأثير 

السكن والبطالة على خيارات الشباب، بينما تكشف المقاربات الاجتماعية والثقافية ارتفاع تكاليف الزواج ونقص فرص 

عن تأثير تحولات القيم والمعايير المجتمعية، حيث أصبحت الفردية والحرية في الاختيار والتوافق العاطفي أهم من 

 .الالتزامات التقليدية

فتبرز أن الزواج ممارسة مشحونة بالقيم والرموز الاجتماعية، ،(Bourdieu ،1993) البوردوية أما المقاربة الرمزية

وأن التحولات في هذه الرموز بين الجنسين وإعادة تعريف الأسرة تعكس تغييرات أعمق في البنية الاجتماعية. فيما تبرز 

أن العزوف عن الزواج يمثل صراعا مستمرا على المقاربة النقدية التوتر بين التيارات المحافظة والحداثية، موضحة 

الرموز والهياكل الاجتماعية، ويجسد التفاعل المعقد بين الأبعاد الاقتصادية والثقافية والاجتماعية والرمزية في المجتمع 

 .المغربي المعاصر

ن الحفاظ على النظام بي ابناء على هذا التحليل المتعدد الأبعاد، يتضح أن العزوف عن الزواج يعكس صراعا مستمر 

الاجتماعي التقليدي وبين البحث عن نماذج حياة أكثر توافقا مع متغيرات العصر الحديث، ما يجعل الزواج في المغرب 

المعاصر مسألة تتداخل فيها الأبعاد الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والرمزية، وتشكل محورا لفهم التحولات 

 .حداثة والتحولات الاقتصادية والثقافيةالمجتمعية الكبرى في سياق ال

في المغرب المعاصر، تتجلى التحولات الثقافية في تصاعد قيم الفردية والحرية الشخصية، التي تشجع الشباب على 

تأجيل الزواج أو اختيار بدائل عاطفية أقل التزاما. هذا الانفتاح على خيارات جديدة يعكس مواجهة بين الأعراف 

هذه التحولات  لتحم .للفردواج والأسرة، وبين القيم الحديثة المرتبطة بالاختيار الشخص ي والتمكين الذاتي التقليدية للز 

الرمزية انعكاسات واضحة على دور المرأة، إذ يتيح استقلالها الاقتصادي والاجتماعي قبل الزواج فرصة لإعادة تعريف 

قافي والعاطفي، بدل الاعتماد على الزواج كوسيلة للأمن المالي أو العلاقة الزوجية كمساحة شراكة مبنية على التوافق الث

وبذلك، يتحول الزواج إلى رمز للتفاوض الاجتماعي والثقافي، حيث تتقاطع القيم التقليدية مع التغيرات  .الاجتماعي

 .الحداثية، ويصبح كل قرار زواجي وسيلة لتقييم العلاقة بين الفرد والمجتمع

٪ يعكس التحولات الاقتصادية والثقافية 0.85٪ وانخفاض معدل النمو السنوي إلى 62.8 ارتفاع التحضر إلى

المرتبطة بالتمدن، حيث تقل أهمية الأسرة الممتدة ويصبح التركيز على الفردية والتعليم والتشغيل. هذه الديناميات 

لوك الفردي والأسري، بما في ذلك قرارات في تفسير تغير القيم الاجتماعية وتأثيرها على الس تتوافق مع نظرية الحداثة

 .الإنجاب والعمل

 الصراع الرمزي بين الأجيال وإعادة تعريف الزواج -5-3

تؤثر الرموز الثقافية على كيفية استقبال المجتمع للعزوف عن الزواج، إذ يمكن أن ينظر إلى تأجيل الزواج أو اختيار 

يشير هذا التوتر إلى أن الزواج والحداثة. خلق توترا رمزيا بين المحافظة بدائل أقل التزاما على أنه خروج عن المألوف، مما ي



ISSN :  
 
 
 

50 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

في المغرب اليوم هو أكثر من علاقة شخصية؛ إنه فضاء رمزي يعكس الصراعات الثقافية والاجتماعية ويظهر التحولات 

 .العميقة في القيم والهوية

إلى أن الزواج ليس مجرد علاقة بين فردين، بل هو ممارسة اجتماعية مشحونة (Bourdieu، 2002) يشير بيير بورديو

يا بالرموز والقيم الثقافية، تعكس البنية الاجتماعية وتساهم في إعادة إنتاجها. فالزواج في هذا الإطار يمثل مجالا رمز 

، بحيث يعبر عن الوضع الاجتماعي والاقتصادي تتفاعل فيه العلاقات الاجتماعية، الهياكل الطبقية، والمعايير الثقافية

 .للشخص وعائلته، ويعزز مكانته الرمزية في المجتمع

في السياق المغربي المعاصر، شهدت التحولات الثقافية تصاعدا في قيم الفردية والحرية الشخصية، ما انعكس على 

م العاطفي والثقافي، وليس فقط على الاعتبارات قرارات الزواج، إذ أصبح اختيار الشريك قائما بشكل أكبر على الانسجا

التقليدية المرتبطة بالقرابة أو الالتزامات الأسرية. كما أسهم رفض القيود التقليدية للزواج، مثل الزواج المبكر أو الزواج 

يق توازن بين المرتبط بالمصالح الأسرية، في إعادة تعريف رمزية الزواج وأهدافه، ما جعل العلاقة الزوجية مسعى لتحق

 .المكاسب الرمزية والرضا الشخص ي

تلعب الوسائط الثقافية، مثل التعليم ووسائل الإعلام ووسائل التواصل الاجتماعي، دورا في تشكيل هذه التحولات 

الرمزية، إذ تقدم نماذج متعددة للعلاقات بين الجنسين، وتعيد إنتاج تصورات جديدة حول الهوية الزوجية والأسرة. 

ا، يتضح أن العزوف عن الزواج لا يقتصر على العوائق الاقتصادية أو الضغوط الاجتماعية، بل يتصل أيضا وهكذ

بالتحولات العميقة في الرموز والقيم الثقافية، التي تعيد تشكيل العلاقة بين الأفراد والمجتمع، وتعيد النظر في المكانة 

 .صرةالرمزية للزواج والأسرة في الحياة المغربية المعا

ة ووسائل التواصل الاجتماعي، دورا تلعب الوسائط الثقافية، ولا سيما التعليم ووسائل الإعلام التقليدية والرقمي

ا في إعادة تشكيل التحولات الرمزية المرتبطة بالزواج والأسرة. فهذه الوسائط لا تكتفي بنقل القيم السائدة، بل محوري

بين الجنسين، تقوم على الاستقلالية الفردية، والتفاوض، والمساواة الرمزية، تساهم في إنتاج نماذج جديدة للعلاقات 

وتعيد تعريف الهوية الزوجية خارج الإطار التقليدي القائم على الامتثال والواجب الاجتماعي. وقد أظهرت دراسات حديثة 

مية، يعزز لدى الشباب تمثلات ا عبر المنصات الرقصوصأن التعرض المكثف للخطابات الإعلامية العابرة للحدود، خ

ضعف مركزية النموذج الأسري التقليدي القائم على السلطة الأبوية والتقسيم الجندري ج، ويبديلة للأسرة والزوا

 (Illouz ،2007)  (Beck ،2014) الصارم للأدوار

ع هذا التحول مع توسع التعليم، خاصة لدى النساء، وما يرافقه من إعادة ترتيب لتطلعاتهن في السياق المغربي، يتقاط

المهنية والذاتية، وهو ما يسهم في إعادة تقييم الزواج من كونه مسارا حتميا للاندماج الاجتماعي إلى خيار قابل للتأجيل 

التواصل الاجتماعي باتت تشكل فضاء لإنتاج أو إعادة التفاوض. وتشير أبحاث سوسيولوجية راهنة إلى أن وسائل 

سرديات جديدة حول الحب، الشراكة، والنجاح الفردي، بما يعيد صياغة المعايير الرمزية للزواج والأسرة، ويؤثر بشكل 

 (Cherkaoui ،2020)  (Hirsch ،2006) غير مباشر في القرارات الزوجية والإنجابية



ISSN :  
 
 
 

51 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

وعليه، يتضح أن العزوف عن الزواج لا يمكن اختزاله في العوائق الاقتصادية أو الضغوط الاجتماعية المباشرة، بل 

يرتبط أيضا بتحولات عميقة في البنية الرمزية والقيم الثقافية، حيث يعاد تعريف معنى الزواج ووظيفته الاجتماعية، 

داخل مسارات الحياة الفردية في المجتمع المغربي المعاصر، في سياق يتسم بتزايد الفردنة وتعدد  وتراجع مكانته الرمزية

 .المرجعيات القيمية

 الديناميات الديموغرافية والاقتصادية وأثرها في أنماط الزواج  -5-4

يمر بمرحلة من  إلى أن المغرب، الفقرة الخامسة( 2014)المندوبية السامية للتخطيط)  الميدانية تشير المعطيات

التحولات الاجتماعية والديموغرافية العميقة، التي تنعكس بشكل واضح على الزواج والخصوبة، وعلى الخيارات الأسرية 

طفل لكل امرأة، وهو أدنى من مستوى الاستبدال السكاني البالغ  1.97للأفراد. فقد انخفض معدل الخصوبة الإجمالي إلى 

٪، مع تفاوت كبير بين الجنسين والمناطق، ما يعكس ضغوطا 21.3تفاعا ملحوظا إلى ، بينما سجلت البطالة ار 2.1

 .اقتصادية واجتماعية متشابكة تؤثر مباشرة على قرارات الزواج والإنجاب

فالأسر المغربية، خاصة في المناطق  .يشير تراجع معدل الخصوبة إلى تحولات في القيم الاجتماعية والممارسات الأسرية

جودة التربية لإعطاء الأولوية لمتزايدا  ميولا، تميل اليوم إلى تأجيل الإنجاب وتقليل عدد الأطفال، ما يعكس الحضرية

 والتعليم وتوفير الموارد الاقتصادية. 

، يمثل هذا التحول المرحلة الثانية من انخفاض الخصوبة، حيث تقل 1منظور نظرية الانتقال الديموغرافيمن 

ضر، والتعليم، وزيادة مشاركة النساء في سوق العمل. كما أن التغيرات الثقافية المرتبطة بالحداثة الولادات نتيجة التح

 .والقيم الفردانية تؤثر على قرارات الإنجاب، إذ لم تعد الأسرة الكبيرة معيارا للتنمية الاجتماعية أو الاجتماعية الرمزية

ا إعادة تعريف الإنجاب بوصفه خيارا ذاتيا خاضع لحداثة فيوفي هذا السياق، تسهم القيم الفردانية المرتبطة با

وبذلك، لم تعد  ا اجتماعيا أو رمزا للمكانة الاجتماعية.التطلعات الشخصية، بدل كونه واجبللحسابات العقلانية و 

بناء، من حيث الأ  "جودة"ا للتنمية الاجتماعية أو للرأسمال الرمزي، بل أضحى الاستثمار في الأسرة الكبيرة تعتبر معيار 

 .التعليم والرفاه، أكثر مركزية من عددهم، وهو ما ينسجم مع تحليلات الانتقال القيمي المصاحب للانتقال الديموغرافي

(Lesthaeghe ،2010). 

حصاء وفق نتائج الإ  (2014)الساميةللتخطيط،  من مجموع السكان %62.8مع ارتفاع نسبة التحضر في المغرب إلى 

، يتعاظم تأثير القيم الحضرية والحداثية على سلوك الأسر وأنماط الحياة اليومية. وتشير هذه العام للسكان والسكنى

ا في تحولات بنيوية في الأسرة د السكان في المدن، بل ينعكس أيضالمعطيات إلى أن التحضر لا يقتصر على زيادة عد

ية غربية، حيث تسود الأسرة النووية على حساب الأسرة الممتدة، وتظهر قيم مرتبطة بالفردانية واتخاذ القرارات الذاتالم

لاحظ في الحواضر تأخر سن الزواج وتأخر الإنجاب، بالإضافة إلى ارتفاع نسبة الأسر فيما يخص الزواج والإنجاب. وي

اة الأسرية، وهو ما يرتبط ارتباطا نحو استقلالية أكبر في مسارات الحيالتي يديرها أفراد بمفردهم، ما يعكس توجهات 

                                                             
ر التحولات التاريخية في أنماط الخصوبة والوفيات وعلاقتها بالتغيرات يفس علم الاجتماع والديموغرافيا هي إطار تحليلي كلاسيكي في نظرية الانتقال الديموغرافي 1

 .ا لمسار التحديث، تبعخر حديثالاقتصادية والاجتماعية والثقافية. تفترض النظرية أن المجتمعات تمر عبر مراحل متتابعة، تنتقل فيها من نظام ديموغرافي تقليدي إلى آ



ISSN :  
 
 
 

52 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ظل بعض المناطق القروية أكثر وفي المقابل، ت.ا بالتحولات الاجتماعية والاقتصادية والثقافية المصاحبة للتحضروثيق

سرية، وهو ما يبرز استمرار ا بالقيم التقليدية المرتبطة بالأسرة الكبيرة والدور الجماعي في اتخاذ القرارات الأ تمسك

 .الفوارق بين الحضر والريف في التمثلات والاتجاهات الاجتماعية تجاه الزواج والأسرة في المجتمع المغربي المعاصر

 كفضاء للتفاوض الرمزي والاجتماعي الزواج  -5-5

فهي من  .فق الجماعيتمثل الخصوبة في المغرب إحدى أكثر القضايا التي تكشف عن التوتر بين الأفق الفردي والأ 

جهة جزء من مشروع الأفراد في بناء حياتهم، وتحقيق ذواتهم عبر الزواج والإنجاب وتكوين الأسرة. ومن جهة أخرى، تعد 

الخصوبة ركيزة أساسية في المشروع المجتمعي المرتبط بالاستمرارية الديموغرافية، والتنمية الاقتصادية، والتماسك 

 .يفرز شبكة من التقاربات والتضادات والتفاعلاتالاجتماعي. هذا التداخل 

أصبحت القرارات المتعلقة بالإنجاب تقاس بميزان العقلانية الفردية، حيث يختار الأزواج عدد الأطفال وفقا 

لإمكاناتهم الاقتصادية، ومستوى تعليمهم، وطموحاتهم المهنية. وهنا تتحول الخصوبة إلى أداة لتحقيق المشروع الذاتي 

مثل في تحسين جودة الحياة، وضمان تربية وتعليم أفضل للأبناء. هذا التوجه يعكس ما تصفه الأدبيات المت

 .التي تعيد تعريف العلاقة بين الفرد والأسرة والمجتمع""الفردنة السوسيولوجية بــ

ط الديموغرافي درج ضمن رهانات التخطيفي السياق المغربي، لا تقارب الخصوبة بوصفها خيارا فرديا صرفا، بل ت

والسياسات العمومية المرتبطة بالتنمية البشرية والاستقرار الاجتماعي. فقد أبرزت تقارير المندوبية السامية للتخطيط 

أن التراجع المستمر في معدلات الخصوبة، خاصة في الوسط الحضري، يطرح تحديات متنامية تتعلق ببنية الأعمار، 

رافية، وما يرافقها من ضغط متزايد على سوق الشغل وأنظمة الحماية الاجتماعية وارتفاع مؤشرات الشيخوخة الديموغ

  (2014)الساميةللتخطيط،  .والتقاعد

، United Nations Population Fund) وفي الاتجاه نفسه، تشير تقارير صندوق الأمم المتحدة للسكان بالمغرب

إلى أن التحولات في السلوك الإنجابي، الناتجة عن تأخر الزواج، وتوسع تعليم النساء، وتغير التمثلات المرتبطة  (2023

بالأسرة، تفرض على الدولة إعادة التفكير في سياسات الأسرة والصحة الإنجابية من منظور يوازن بين الحقوق الفردية 

ا بامتياز، تتقاطع فيه لخصوبة في الحالة المغربية موضوعا عموميوعليه، تصبح ا. ومتطلبات الاستدامة الديموغرافية

الاعتبارات الاقتصادية والاجتماعية والديموغرافية، ضمن مشروع مجتمعي يسعى إلى التوفيق بين التحول القيمي 

 .ومتطلبات التنمية

ق الجودة بدل الكثرة: الأفراد يرغبون في تربية يلتقي المشروع الفردي بالمشروع المجتمعي حين يسعى الطرفان إلى تحقي

أبناء قادرين على الاندماج في سوق الشغل، والدولة تحتاج إلى موارد بشرية مؤهلة لدعم التنمية. كما يتقاطعان في 

 نلك .المجتمعيالحاجة إلى الاستقرار الاجتماعي والاقتصادي الذي يضمن التوازن بين العرض الديموغرافي والطلب 

تناقض يبرز حين يرى الأفراد في الإنجاب عبئا يثقل كاهلهم في ظل تكاليف المعيشة، بينما ترى الدولة في انخفاض ال

الخصوبة تهديدا وجوديا. الأفراد يسعون إلى التحكم في النسل لحماية مشروعهم الذاتي، في حين تدفع المؤسسات نحو 



ISSN :  
 
 
 

53 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

التضاد يعكس صراعًا بين منطق الحرية الفردية ومنطق المصلحة رفع معدلات الخصوبة لحماية المشروع الجماعي. هذا 

 .العمومية

التوتر، هناك تفاعلات متواصلة: فخطاب الدولة حول "التهديد الديموغرافي" يؤثر في تمثلات الأفراد، كما هذا رغم 

شجيع الإنجاب اليوم(. أن اختيارات الأفراد تضطر الدولة إلى تعديل سياساتها )من سياسة تحديد النسل سابقا إلى ت

 .الخصوبة تتحول بذلك إلى ساحة للتفاوض المستمر بين الفرد والجماعة، بين الطموح الذاتي والرهانات الجماعية

تكشف الخصوبة في المغرب عن علاقة معقدة بين المشروع الفردي والمشروع المجتمعي، علاقة تقوم على جدلية 

عيد إنتاج أسئلة أساسية حول الحرية والمسؤولية، والاختيار الفردي والإكراه فهي مجال ي .التقارب والتضاد والتفاعل

الجماعي، والذاتية والهوية الوطنية. وفي النهاية، تظل الخصوبة مرآة للتوازن الهش بين الفرد والمجتمع والدولة في زمن 

 .التحولات العميقة

 خصوبة: نحو فهم جديد لسوق الاقتصادي -الزواج والتحول السوسيو  -6

تتأثر الخصوبة في المغرب بشكل مباشر بـالعوامل الاقتصادية المرتبطة بسوق الزواج، حيث يمثل ارتفاع تكاليف 

الزواج أحد أبرز الضغوط التي تحدد قرارات الإنجاب. فالأسر تتحمل أعباء مالية كبيرة تشمل المهر، تكاليف الحفل، 

الأطفال. ويعكس هذا الواقع جدلية واضحة بين الاقتصاد والأسرة، إذ والمسكن، ما يجعلها أكثر تحفظا في تحديد عدد 

 .تتحول الخصوبة إلى خيار مرتبط بالقدرة المالية، وليس مجرد رغبة بيولوجية أو اجتماعية

على الخصوبة، مثل العزوف عن الزواج أو الزواج المتأخر، خصوصا بين  يراثأيبرز ظهور أنماط جديدة في الزواج ت

لحضري المتعلم وذوي الطموحات المهنية. هذه التحولات تعيد ترتيب الأولويات، حيث غالبا ما يقدّم الاستقرار الشباب ا

 .الاقتصادي والتحصيل الشخص ي على الإنجاب المبكر، مما يؤدي إلى تأخر سن الإنجاب وانخفاض معدلات الخصوبة

الفرد والمجتمع، إذ تمثل الظاهرة تعبيرا عن يعكس العزوف عن الزواج وانحسار الخصوبة تفاعلا مستمرا بين 

التحولات في البنى الرمزية والثقافية التي تتحدى الهيمنة التقليدية للزواج والأسرة. ففي هذا السياق، يصبح الزواج محور 

وجي نتيجة توتر رمزي بين المحافظة والحداثة، حيث تتقاطع الحرية الفردية مع الالتزامات التقليدية، ويصبح القرار الز 

 .تفاعل معقد بين الأبعاد الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والرمزية

 ا بين البعد الاقتصادي، والتحولات القيمية، والتغيراتة بين سوق الزواج والخصوبة تفاعلا مركبظهر العلاقت

 عحيث عدد المواليد، بل أضحت مؤشر  قاس فقط منالسلوكية، حيث لم تعد الخصوبة ت
ً

لى قدرة الأسرة على تدبير ا دالا

نت دراسات الديموغرافيا الاقتصادية أن ارتفاع ف مع شروط العيش الحديثة. فقد بيالتكاليف الاقتصادية والتكي

ا في السياقات الحضرية، إلى تقليص عدد الأبناء أو تأجيل وتربية الأطفال يدفع الأسر، خصوصتكاليف الزواج والسكن 

 (Becker G. ،1981) لاني يقوم على الموازنة بين الموارد المتاحة وتطلعات الارتقاء الاجتماعيالإنجاب، في إطار منطق عق

ومن منظور سوسيولوجي ثقافي، تشير أبحاث الانتقال الديموغرافي الثاني إلى أن التحولات القيمية المرتبطة 

تعريف النجاح الاجتماعي، تسهم في إضعاف المكانة الرمزية للخصوبة المرتفعة، بالفردانية، والاستثمار في الذات، وإعادة 



ISSN :  
 
 
 

54 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 وفي .(Lesthaeghe ،2010) التي كانت تشكل أحد مقومات الشرعية الاجتماعية للزواج والأسرة في المجتمعات التقليدية

 .اذج معياري مفروض اجتماعي لنمو أكثر منها امتثالارية واعية ا عن استراتيجية أسهذا الإطار، تصبح الخصوبة تعبير 

وفي السياق المغاربي، أبرزت دراسات ميدانية أن تراجع الخصوبة يرتبط بتغير تمثلات الزواج ذاته، حيث لم يعد 

الإنجاب تصادي، وهو ما يجعل يُنظر إليه كإطار حصري للإنجاب، بل كفضاء للتوافق العاطفي وتحقيق الاستقرار الاق

وعليه، فإن  (Cherkaoui ،2020) ا لشروط التمكن المادي والانسجام القيمي، وليس مجرد نتيجة تلقائية للزواجخاضع

ا بين القيم التقليدية للزواج ومتطلبات الحداثة توتر التحولات في الخصوبة تعكس ليس فقط أزمة اقتصادية، بل أيضًا 

 .ية، في سياق تتداخل فيه الاعتبارات الاقتصادية بالرمزية والثقافيةالاجتماع

يعكس هذا التباين دينامية مجالية وثقافية متشابكة؛ فالمدينة أصبحت فضاء مهيمنا تتسيد فيه قيم جديدة مثل 

ب"، بينما القرى، رغم الفردانية، وتغيير أنماط الاستهلاك، وتأجيل الزواج، وتفضيل الإنجاب المحدود أو خيار "اللا إنجا

اندماجها التدريجي في هذه التحولات، ما تزال تحتفظ بـتمثلات تقليدية تعتبر الخصوبة ضمانا لاستمرارية الأسرة والمكانة 

 .الاجتماعية

يتأثر انخفاض الخصوبة في المغرب بعدة عوامل مترابطة. من الجانب القيمي والثقافي، تحوّل تصور الإنجاب من كونه 

، Weber) ماكس فيبر "عقلنة الفعل الاجتماعي"مفروضا، إلى خيار فردي يخطط له الأفراد وفق ما سماه  اجتماعياقدرا 

حيث أصبحت القرارات الإنجابية مدروسة وتعكس حسابات شخصية واجتماعية. على الصعيد التعليمي ، (1978

فتيات وزيادة مشاركة النساء في سوق الشغل في إعادة تشكيل أولوياتهن، بحيث والنسوي، ساهم ارتفاع نسب تعليم ال

 لم يعد الإنجاب أولوية قصوى، بل أصبح خيارا مرتبطا بمسار مهني واستقلال اقتصادي. 

ن انتشار وسائل منع الحمل الأسر من ضبط إيقاع الإنجاب، مما يعكس بشأن أما 
ّ
العامل الصحي والتقني، فقد مك

 من الخصوبة الطبيعية إلى الخصوبة المخططة، بينما أدى العامل الاقتصادي إلى جعل مشروع الأسرة والإنجاب انتقالا

التي اعتبرت الزواج والإنجاب  محكوما بالقدرة المالية واعتبارات المعيشة والعمل، بما يتوافق مع مقاربة غاري بيكر

على الهيكل الديموغرافي للمجتمع المغربي، إذ يؤدي انخفاض  استثمارا اقتصاديا واجتماعيا. وتنعكس هذه التحولات

الخصوبة إلى تقلص قاعدة الهرم السكاني وتراجع نسبة الأطفال والشباب، مقابل زيادة فئة كبار السن، ما يشير إلى 

تعد  ظاهرة "الشيخوخة السكانية" ويطرح تحديات بنيوية أمام أنظمة الحماية الاجتماعية والتقاعد. وبذلك، لم

الخصوبة مجرد قرار فردي أو ظاهرة بيولوجية، بل أصبحت مؤشرا للتوازن الاجتماعي والاقتصادي والثقافي، يعكس 

 .جدلية معقدة بين القيم، التعليم، الصحة، الاقتصاد والديناميات الديموغرافية في المغرب

 الخصوبة كبنية اجتماعية ورمزية  -6-1

جتمع المغربي ارتباطا وثيقا بالبنية التقليدية للأسرة والقرابة، حيث كان تاريخيا، ارتبط مفهوم الخصوبة في الم

الإنجاب يعتبر قيمة عليا تعكس استمرارية النسب، قوة العائلة، ومكانة الرجل في الفحولة والمرأة في الأمومة. في هذا 

 .قرار الجماعة واستمرارهاالسياق، لم يكن عدد الأطفال مجرد خيار فردي، بل واجبا اجتماعيا ودينيا يضمن است



ISSN :  
 
 
 

55 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

تماعية وصحية، بدأت تتغير مع بداية القرن العشرين، ومع دخول الاستعمار وما رافقه من تحولات اقتصادية واج

ا التمثلات المرتبطة بالإنجاب. فقد ساهم تحسن الرعاية الصحية في انخفاض وفيات الأطفال، ما دفع الأسر إلى تدريجي

قد. كما لعب توسع التعليم، وخصوصا تعليم النساء، اب عدد كبير من الأبناء لتعويض الفاإعادة النظر في ضرورة إنج

يع أكثر عقلانية وتوز  الأسرة أشكال توجهات جديدة نحو  ا في تأجيل سن الزواج وتقليص حجم الأسر، ما أتاح ظهور دور 

 (2014)الساميةللتخطيط،  .للموارد الأسرية

فبينما دفعت  .غير أن هذا التطور لم يكن خطيا أو مستقيما، بل عرف مسارات متداخلة بين التقدم والانتكاسة

التحولات الاقتصادية والقيمية نحو تقليص الخصوبة في المدن الكبرى، ظلت المناطق الريفية متمسكة نسبيا بالأنماط 

ماعية وضمان للقوة العاملة داخل الأسرة الفلاحية. هذا التقليدية، حيث ينظر إلى الإنجاب كعنصر للوجاهة الاجت

 .التباين يعكس الازدواجية الثقافية والقيمية داخل المجتمع المغربي

في العقود الأخيرة، ومع تبني المغرب لسياسات تنظيم الأسرة بتأثير من المؤسسات الدولية، أصبح انخفاض الخصوبة 

طفل في العقد الثاني من  2.3أطفال في الستينيات إلى حوالي  7من أكثر من  واقعا ملموسا، حيث تراجع معدل الخصوبة

الألفية الثالثة. لكن هذا الانخفاض ترافق مع قلق اجتماعي وسياس ي عبرت عنه المندوبية السامية للتخطيط بتحذيرات 

الخصوبة من كونها قيمة  من تراجع الخصوبة إلى مستويات تهدد التوازن الديموغرافي وسوق الشغل، ما يعكس انتقال

 .اجتماعية تقليدية إلى معضلة سياسية واقتصادية تهم مستقبل الدولة

 تغيرات ملحوظة في معدلات الخصوبة، وفقا للبيانات الصادرة عن ووزارة الصحة 2010شهد المغرب منذ عام " 

)الساميةللتخطيط،  المندوبية السامية للتخطيط (2022)البشرية،  والمرصد الوطني للتنمية البشرية (2020)الصحة، 

لوحظ ركود أو ارتفاع  . لم يعد الانخفاض المستمر في الخصوبة كما كان عليه الحال في العقود السابقة، بل(2014

طفل لكل  2.2إلى  2010طفل لكل امرأة في  1.8ارتفع معدل الخصوبة من ا في المناطق الحضرية، حيث طفيف، خصوص

طفل لكل امرأة، ثم  2.5ليصل إلى  2014أما في المناطق القروية، فقد انخفض معدل الخصوبة حتى عام  .2019امرأة في 

تصادية تؤثر على سلوك تعكس هذه التحولات تغيرات اجتماعية واق .2019طفل لكل امرأة في  2.7ا طفيفا إلى شهد ارتفاع

الزواج والإنجاب، بما في ذلك تأجيل الزواج والإنجاب، واختيارات الأسر في سياق القيم والممارسات الاجتماعية المتغيرة 

 .بين الحضر والريف

ن تمثلات المغاربة للخصوبة والإنجاب مرت بمسار متأرجح بين التطور )الأسرة الصغيرة، تأخر الزواج، يفيد هذا أ

ساواة الجندرية( والانتكاسة )التمسك الرمزي بالإنجاب، الضغوط التقليدية، التفاوت المجالي(، في ظل تفاعل دائم الم

بين القيم الدينية والثقافية المحلية، متطلبات الاقتصاد الحديث، والإملاءات الدولية، وهو ما يجعل الخصوبة في 

  .ض ي والحاضر والمستقبلالمغرب فضاء لصراع التمثلات والتوجهات بين الما

 التحولات القيمية وتأثيرها على معنى الإنجاب -6-2

لا تختزل في بعدها البيولوجي بل تفهم كبنية اجتماعية ورمزية ترتبط بمجموعة من القيم  يغربجتمع المالمبالخصوبة 

، كان اتاريخي .الرجل، وسطوة الجودة، التقدير الاجتماعي، المكانة الجندرية الاعتزاز، والمفاهيم المتداخلة مثل الخلف،



ISSN :  
 
 
 

56 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

الإنجاب يعتبر واجبا اجتماعيا ودينيا، يضمن استمرارية النسب والعزوة، ويمنح للأسرة رأس مالا بشريا واقتصاديا يترجم 

في الزراعة والعمل والوجاهة القبلية. في هذا السياق، ارتبطت مكانة المرأة بقدرتها على الإنجاب، خصوصا للذكور، مما 

شرعية داخل الأسرة والمجتمع. أما الرجل، فكانت فحولته الاجتماعية تقاس بقدرته على الإكثار من الخلف يمنحها 

 .وضمان استمرارية سلالته، ما يعكس علاقة قوة وهيمنة تتجلى في البنية الذكورية التقليدية

بدأت هذه المفاهيم تتحرك مع التحولات الاقتصادية والقيمية التي شهدها المغرب منذ منتصف القرن العشرين، 

إلى عبء اقتصادي في ظل ارتفاع تكاليف المعيشة  الاجتماعية لمكانةل من الداخل. فقد تحول "الخلف" من رافعة

والتعليم والصحة، لتظهر فكرة "الجودة" التي تركز على تربية عدد أقل من الأطفال لكن باستثمار أكبر في تعليمهم 

نتقال الخصوبة من الكمية إلى الكيفية، أي من إنجاب كثير إلى إنجاب أقل لكن مع وعي وتأهيلهم. هذا التحول يعكس ا

 .بمستقبل الأطفال كأصل اجتماعي

رغم هذا المسار، ما يزال التقدير الاجتماعي مرتبطا بشكل متفاوت بالخصوبة، حيث ينظر في بعض الأوساط إلى قلة 

من جهة قيم ، الإرث الرمزي في إنتاج توتر بين التقليدي والحداثيالإنجاب أو العقم كوصمة اجتماعية. ويستمر هذا 

الحداثة التي تدعو إلى المساواة الجندرية، تمكين المرأة، وتنظيم الأسرة؛ ومن جهة أخرى القيم التقليدية التي ترى في 

 .الخصوبة ضمانًا للمكانة الاجتماعية وللهيبة الذكورية

بين الخصوبة كأداة للتقدير  :تكشف إذن عن تعدد التمثلات وتناقض الاتجاهاتإن سوسيولوجيا الإنجاب في المغرب 

الاجتماعي ومجال لإعادة إنتاج الهيمنة الذكورية، وبين الخصوبة كخيار فردي عقلاني يخضع لحسابات اقتصادية 

، حيث تتصارع الموروثات وقيمية جديدة. وهكذا تتحول الخصوبة إلى مرآة للتحولات الكبرى التي يعرفها المجتمع المغربي

الثقافية مع الإملاءات الحديثة، في مفارقة مستمرة بين الماض ي والحاضر، وبين الطموح إلى "الجودة" والخوف من 

 .ة"، وبين مكانة المرأة وسطوة الرجلزو "الع

 لخصوبةاتمثل : تحولات في  التربيةمن الخلف إلى جودة  -6-3

خيرة تحولات ملموسة في القيم الفردية المرتبطة بالإنجاب، مما يعكس شهدت المجتمع المغربي خلال السنوات الأ 

تحولا عميقا في العلاقة بين الفرد والمجتمع. ومن أبرز هذه التحولات بروز أنماط جديدة مثل خيار اللا إنجاب، حيث 

التقاليد التي كانت يختار بعض الأفراد عدم إنجاب الأطفال لأسباب شخصية أو مهنية أو بيئية، مبتعدين بذلك عن 

 تربط الإنجاب بالواجب الاجتماعي والهوية الأسرية. 

أصبح الإنجاب ينظر إليه اليوم كخيار أسلوب حياة يرتبط بقدرة الفرد على التخطيط لمستقبله وتحقيق أهدافه، 

لحرية الفردية وليس مجرد التزام اجتماعي أو ديني، ما يعكس تحولات أعمق في الثقافة الاجتماعية، حيث تكتسب ا

وأولويات الذات أهمية أكبر في اتخاذ القرارات الإنجابية. هذا الوضع يخلق جدلية مستمرة بين التقاليد الثقافية والقيم 

الحديثة، وبين الضغوط المجتمعية والرغبات الشخصية، ويحول الخصوبة إلى مجال للتفاوض بين الفرد والمجتمع، بين 

موحات الشخصية والتوقعات الاجتماعية. وهكذا، يصبح خيار الإنجاب في المغرب مؤشرا التقليدي والحديث، وبين الط



ISSN :  
 
 
 

57 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

على مدى تأثير القيم الفردية في مواجهة التمثلات المجتمعية التقليدية، ويعكس التحولات الثقافية والاجتماعية العميقة 

 .التي يعرفها المجتمع المغربي في زمن الحداثة والعولمة

 على سبيل الختم

من الأعراف والدين، بل أصبح لم يعد مجرد مؤسسة اجتماعية تقليدية تستمد شرعيتها  بالمجتمع المغربي الزواج 

ا يتقاطع فيه الاقتصادي بالثقافي، والفردي بالجماعي، والتقليدي بالحديث. فبينما ظل الزواج في المخيال فضاء معقد

مزي للأسرة، أضحى اليوم موضوعا للتفاوض بين القيم القديمة الجمعي مرادفا للاستقرار الاجتماعي والامتداد الر 

ومقتضيات العصر. لقد بين التحليل أن التحولات الاقتصادية والتعليمية والعمرانية أسهمت في إعادة تعريف أدوار 

ية والتدبير الجنسين داخل المؤسسة الزوجية، وأدت إلى بروز أنماط جديدة من العلاقات الأسرية تتسم بالمساواة النسب

ع أن ارتفاع تكاليف الزواج وتغير معايير الاختيار أديا إلى تأخر سن الزواج وتراج ورقة البحثيةالمشترك. كما أظهرت ال

 . عميقا في نظرة المجتمع إلى الزواج ووظائفهمعدلات الخصوبة، مما يعكس تحولا

لتي يعيشها المجتمع المعاصر، ويعكس انتقاله من منطق يمثل الزواج المغربي اليوم مرآة للتحولات البنيوية والثقافية ا

ا عن جذوره الثقافية والدينية. إن دراسة ، دون أن ينفصل تمامالواجب الاجتماعي التقليدي إلى منطق الاختيار الفردي

نية هذه التحولات تتجاوز تحليل مؤسسة اجتماعية بحد ذاتها، لتفتح نافذة على التحولات الرمزية والثقافية للب

ومن هذا المنطلق، يبرز للبحث رهانان مستقبليان: الأول، استشراف تأثير هذه التحولات على  .الاجتماعية المغربية

الثاني،  .فها مع الضغوط الاقتصادية والاجتماعية الحديثةومدى تكياستراتيجيات الأسر المغربية في الزواج والإنجاب، 

جتماعية والجندرية في ظل الحداثة والتحولات الثقافية، وما يترتب على ذلك من فهم كيفية إعادة إنتاج الرموز والقيم الا 

 .تغييرات في مكانة الزواج والأسرة داخل المجتمع

 المراجع العربية

 الرباط: المندوبية .التطور الحديث للخصوبة في المغرب: التغير في إطار الاستمرارية .(2020) .العيانوي، كريم أجبلّو، عبد الله، .1
 .السامية للتخطيط، وزارة الصحة، المرصد الوطني للتنمية البشرية

 .الدار البيضاء: إفريقيا الشرق  .تحولات الزواج والأسرة في المجتمع المغربي .(2016) .الخمار العلمي .2

 .الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي .الاسم العربي الجريح .(1993) .عبد الكبير الخطيبي .3

 .الرباط: منشورات كلية الآداب .الأسرة المغربية والتحولات الاجتماعية .(2007) .فاطمة بنسالم .4

  المراجع الأجنبية

Livres  

5. Becker, G. S. (1981). A treatise on the family. Cambridge, MA : Harvard University Press. 

6. Bourdieu, P. (1993). La Distinction : Critique sociale du jugement. Paris : Les Éditions de Minuit. 

7. Bourdieu, P. (1993). Sociology in Question. London : SAGE Publications. 

8. Bourdieu, P. (2002). Le Bal des célibataires : Crise de la société paysanne en Béarn. Paris : Éditions 

du Seuil. 

9. Goffman, E. (1963). Stigma : Notes on the management of spoiled identity. Englewood Cliffs, NJ : 

Prentice-Hall. 



ISSN :  
 
 
 

58 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

10. Murray, S. (2007). Representing Disability in an Ableist World : Literature, Popular Culture, and 

Comprehension. New York : Routledge. 

Articles scientifiques                                                     

11. Ragui, A., & Zouari, S. (2003). Estimating the impact of marriage and fertility on female labor force 

participation when decisions are interrelated : Evidence from urban Morocco. Topics in Middle Eastern and 

North African Economies, 5. 

12. Ouchelh, Y. (2025). Exploring gender dynamics in Morocco through the work of marriage brokers. 

Integrated Journal for Research in Arts and Humanities, 4(6). https://doi.org/10.55544/ijrah.4.6.17 

13. Lesthaeghe, R. (2010). The unfolding story of the second demographic transition. Population and 

Development Review. 

                                                                                   Rapports officiels     تقارير رسمية

ديموغرافية والاقتصادية للأسر والأفراد: التعداد العام للسكان -الخصائص السوسيو .(2014) .(HCP) ية السامية للتخطيطالمندوب .14
 .الرباط: المملكة المغربية .2014والسكنى لسنة 

 .الرباط: المملكة المغربية .تقرير –الأسرة المغربية في أرقام  .(2024) .(HCP) المندوبية السامية للتخطيط .15

الرباط: وزارة الصحة  .البيانات الصحية والديموغرافية المرتبطة بالخصوبة وصحة الأم والطفل .(2020) .وزارة الصحة المغربية .16
 .المغربية

الرباط: المرصد الوطني  .تقرير التنمية البشرية بالمغرب: الخصوبة والتحولات الأسرية .(2022) .المرصد الوطني للتنمية البشرية .17
 .شريةللتنمية الب

18. United Nations Population Fund (Morocco). (2023). Population dynamics and 

development in Morocco. Rabat : UNFPA Morocco. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.55544/ijrah.4.6.17


ISSN :  
 
 
 

59 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

Sociology of Modernity: From the Authority of Reason to the 

Authority of the Actor  

Elhibaoui Brahim (researcher in sociology) 

Ministry of National Education, preschool, and sports 

Email :elhibaouib@gmail.com 

Published Accepted Received 

 2026/01/28 2026/01/ 31  

DOI  :  

 

Abstract 

This paper aims to reflect on the trajectory of modernity from a sociological analysis perspective, based 

on the assumption that modernity is neither a single fixed concept, nor a single social or intellectual model, 

but rather a complex and multifaceted phenomenon that encompasses various intellectual and social 

dimensions. Modernity is not a triumph of the social over the individual, or making the social a mere 

mechanism for satisfying individual desires, but rather a victory of the human dimension, which 

encompasses not only rationality but also desires, ambitions, goals, agency, subjectivity, democracy, and 

communication. Furthermore, human existence in its social and economic dimensions is determined by 

the interconnection of these principles and values with technological progress, which represents the 

aspect of modernization. Therefore the individual, the society, and the state are essential components of 

the modernity trajectory, which seeks to liberate human mind from dogma and enable them to think 

critically and question established norms. This can be achieved in a civil society that doesn’t contradict the 

political society, and is built on a harmony between the principles and values of modernity and the 

techniques of modernization. This article intends to explore this harmony and specificity by approaching 

methodologically modernity, and the possibilities of convergence between this last and modernization in 

individual and collective behavior, and paths of modernity which began from reason, went through 

rationalization, and reached the actor and Intersubjectivity. 

Keywords: Modernity, Modernization, Sociology, Reason, Rationalization, actor 



ISSN :  
 
 
 

60 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 

 : من سلطة العقل إلى سلطة الفاعلسوسيولوجيا الحداثة

 ابراهيم الهيباوي )باحث في علم الاجتماع(

 وزارة التربية الوطنية والتعليم الأولي والرياضة

 elhibaouib@gmail.com: 1الايميل

 
 

 تاريخ النشر تاريخ القبول  تاريخ الاستلام

2026/01/13 2026/01/28  

DOI : 
 

 

 ملخص

تهدف هذه الورقة إلى التفكير في مسار الحداثة من زاوية التحليل السوسيولوجي، على أساس أن الحداثة ليست تصورا أو 

جعل الاجتماعي أو ست انتصارا للاجتماعي على الفرد، نموذجا فكريا أو مجتمعيا واحدا قارا خاصا بجغرافية دون غيرها، ولي

مجرد آلية للاستجابة لرغبات الفرد، وعليه فالحداثة في جوهرها انتصار للبعد الإنساني في الانسان، وهذا البعد لا يقوم على 

اتية ودمقرطة وتواصل، كما الإنسان أيضا رغبات وطموحات وفاعلية وذلأن اختزال المعطى والماهية الإنسانية في البعد العقلي، 

ي الذي يمثل جانب كنولوجأن الوجود الإنساني في بعده الاجتماعي والاقتصادي يقوم على ترابط هذه القيم بالتقدم الت

 ةالفرد والدولة جزء مهم بل العنصر الأهم في مسار الحداثة، حيث إخراج الإنسان من الوصايو التحديث، ولذلك فالمجتمع 

ريق السماح للعقل بالاشتغال بالتساؤل والفكر النقدي، يتحقق هذا في جو مجتمع مدني غير متناقض مع إلى التحرر عن ط

وهذه الخصوصية هو ما تنوي هذه  جدلبين قيم الحداثة وتقنيات التحديث، وهذا الجدل المجتمع السياس ي، ويقوم على 

 
 
التحديث في السلوك الفردي تقاربها أو تباعدها بثة وممكنات ر فيه، من خلال القيام بمدخل منهجي لقراءة الحداالورقة التفك

 ي انطلق من العقل ومر بالعقلنة وبلغ إلى الفاعل والبينذاتية.ذمسار الحداثة المن خلال تتبع والجماعي، و 

 الحداثة، التحديث، السوسيولوجيا، العقل، العقلنة، الفاعل. الكلمات المفتاحية:

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

61 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 توطئة

ي القرسطي للإنسان والطبيعية بأمل فكري أسس كل ش يء على مفهوم العناية الإلهية، كمفهوم ارتبط الفهم الفلسف

متعالق بنظر فلسفي كوسمولوجي يجعل الأرض مركزا للكون، لكن الثورة الكوبيرنيكية قلبت المركز هامشا، قلب جعل 

ن منطق التاريخ قاصدا تاريخ الحضارة الإنسان تائها في عالم لا متناه، إلى درجة سيتساءل لاحقا أسوالد شبنغلر ع

، فمنذ الكوبيرنيكية اتجه العلم الحديث (39شبنغلر، ص. ( الغربية: هل يوجد تركيب ميتافيزيقي للإنسانية التاريخية؟

نحو نزع الطابع الميتافيزيقي عن الإنسان، لتعقب ذلك نظريات علمية وفلسفية أحيت التساؤل عن ثالوث التفكير 

نقل سؤال فلسفة الطبيعة من  قد الإنسان والطبيعة من منطلق العقل الخالص، فإذا كان كوبيرنيك الفلسفي الله

يتماهى القانون الطبيعي بالله، عالم أفلاطوني وأرسطي وبطليموس ي شكل الإنسان والأرض حيث التفكير في عالم مغلق 

الما لا محدودا، فالكوبيرنيكية وورثتها يوهان كِبلر مركزه مع احتفاظ ببعد ميتافيزيقي في التمركز هو العقل، إلى كونه ع

أحدثت ثورة براديغمية وإبيستيمية في الرؤية الكوسمولوجية والفلكية والهندسية  ؛وجاليلي غاليليو بلوغا إسحاق نيوتن

قت من الرياضية للكون، أعقبتها نظرة فلسفية جديدة للإنسان، فإن الحداثة الفلسفية والسياسية والأخلاقية انطل

أزمة البراديغم القرسطي الذي أعطى أسبقية للاهوت على الناسوت؛ فمع الكوميديا الإلهية والموناليزا والكوجيطو وكتاب 

إيميل سيبدأ بناء طبع يخص الأنا والمواطن، بناء محاقل لمنظور متجدد سائل للإنسان فردا ومجتمعا وسياسة وأخلاقا، 

في قلب ثورة فكرية شكل فيها الكوجيطو هندسة فلسفية جديدة للإنسان،  فديكارت وكانط وهيغل وضعوا الإنسان

العناية الإلهية،  على وأعاد التفكير في العقل وفي عالم فقد مركزه وتوازنه، وأعاد بناء العلم على العقل الخالص وليس

تعذيب الجسد دون إسكان وتجاوز الذوق الميتافيزيقي الذي يختزل تطور الجنس البشري في التهذيب وتربية النفس ب

العقل بيته الذي هو الأنا، وارتقى بفكرة الحرية؛ ليربط حرية الإنسان بالتعاقد السياس ي، ورفاه الإنسان والمجتمع بتوزيع 

عادل للثروة... ذلك كان جزء من مسار إنساني لحداثة أدركت التفكير في الإنسان كفاعل باستراتيجيات، يعمل ويصرخ 

ية دفاعا عن كرامة الذوات الأخرى، وعن المساواة والإنصاف وحقوق الإنسان وديموقراطية النظم في حركات اجتماع

 السياسية والاجتماعية.

الجينيالوجي للحداثة، لكن البحث في  الحداثة سوسيولوجيا فائق  دراكمهمة جدا في الإ  الآنفة الفلسفية سسهذه الأ 

اتها وعلاقتها بتجويد الحياة الإنسانية، ولذلك وفي سياق الحديث عن الأهمية، بل ضرورة منهجية ومعرفية لفهم مسار 

الحداثة لا مناص من التمييز أولا بين الحداثة والتحديث، حتى لا تختلط الأواني بالمعاني، وثانيا حتى سوسيولوجيا 

ى الذات إلى البينذاتية إلى ينكشف التجلي الإنساني للحداثة في حياة الفرد والمجتمع من خلال رصد الانتقال من الأنا إل

التفكير في أو ميثودولوجبا الفاعل، أو الانتقال من العقل إلى الحق، وقبل توضيح المسألتين من المفيد معرفة آليات 

  الحداثة.سوسيولوجيا 

 مقترب منهجي للتفكير في الحداثة -1

تجاوزا أو -ية ما، ولن نقف عند تقابلات لن نقدم سردا بيبليوغرافيا أو كرونولوجيا للحداثة لأنه عمل منجز بكيف

بين ما قبل وما بعد الحداثة، لأن الحداثة مشروع دائم الانبناء، بل نروم بعث التفكير السوسيولوجي في مسارات  -تجاورا



ISSN :  
 
 
 

62 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

العلوم الاجتماعية وليدة مجتمع حديث تجلت حداثته في تغير الوعي والممارسة سياسيا واقتصاديا  الحداثة، ليس لأن

ؤسساتيا، تغير محاقل لتطورات تقنية جعلت أوروبا تدرك التصنيع، ولنتائج العلوم الوضعية بما هي تجاوز للتفسير وم

الميتافزيقي للظواهر الطبيعية الذي كان سببا وراء حداثة وتحديث الغرب، بل لأن هذا التغير ولد مشكلة أخلاقية وعلمية 

جتمعات الغير الأوروبية بالبدائية، وفي أحسن الأحوال متخلفة، درس الغرب هي الإثنومركزية التي تبنتها نزعات وصمت الم

ظمها ذات الطابع الأخلاقي كنظام الأسرة والدين والقبيلة والقرابة والأنشطة الاقتصادية لمعرفة كيفية إدماجها النموذج 
ُ
ن

ليدية لمجتمعات غير أوروبية بعين الملاحِظ، تطوري وانتشاري؛ اهتم بالبنيات التق 19الثقافي الغربي، فأنثروبولوجي القرن 

للدفاع على حداثة الغرب وأسسها العلمية والعلمانية، ولذلك فالقول بالامتياز "الأنجلوساكسوني تجعله الحالة 

الوحيدة للتحديث، وأن حالة التصنيع الإنجليزية التي قامت بها البورجوازية في دولة ضعيفة داخليا لكنها إمبيريالية 

وهذه  ،(Dubet, 2016, p . 71) جيا ليست سوى شكل من أشكال التحديث الذي عممه علم الاجتماع الكلاسيكي"خار 

الرؤية الإثنومركزية للحداثة دخلت في صراع مع بنيات الشرق الذي كان رافضا للنموذج الغربي، لكنه وجد نفسه مرغما 

 على قبوله منذ صدمة الاستعمار. 

ار الحداثة سوسيولوجيا بمنطق إدانة الفكر الغربي وتقزيمه في شكل أساس نظري للحركة ليس من المفيد دراسة مس

خلصة من التخلف، 
ُ
الإمبريالية، وليس من المفيد أيضا التسامح معه بتقبله جاهزا وكأنه التجربة السحرية الوحيدة الم

قد والتمحيص والمخاصة، لأن هذا التفكير فالتفكير السوسيوأنثروبولوجي في ممكنات الحداثة مهم جدا إذا استرشد بالن

رها لحظة فكرية وحضارية قائمة على الاتصال والانفصال، وتجربة تجمع بين الحرية والعائق،  المنهجي في الحداثة يُصيِّ

التقدم وفاعلية الفرد وازدهار ورفاهية المجتمع، أي تجمع بين القيم والثقافة والبنى الاجتماعية المتماسكة وبين المقاولة و 

التقني والتصنيع، وبين الحرية والحب وروابط اجتماعية واقتصادية قوية، أي وسائل الإنسان تراعي حرية الإنسان ولا 

تهدف إلى استعباده، ولذلك فالحداثة ليست نموذجا جاهزا قابلا للإسقاط أو الاقتراض، بل تجربة علمية 

فاعل عبر مخاضات وتحولات وتوترات تراعي خصوصيات الماض ي وسوسيوثقافية وسياسية وحقوقية تهدف بناء الأنا وال

والحاضر، وتلامس البنية القيمية والذهنية، والعلاقات الاجتماعية والإنتاجية وكل ما يحقق الاستزادة من إنسانية 

حتى أعضاء  الإنسان، لأن الحداثة الفعلية انفلات من أي احتكار مذهبي يرفض ويُدين، أو يرسخ ويدافع ويجبر الأخر أو

 نفس المجتمع دون تداول.

إن تعدد المجتمعات يضعنا أمام تجارب سوسيوثقافية واقتصادية مختلفة يمكنها أن تجسد مستويات راقية للحداثة 

في حال عدم النظر إلى مقوماتها كعائق أمام التقدم، وفي حال تفادي اختراقها من طرف نموذج الأخر القيمي والثقافي 

ه الاقتصادي الذي قد يحجب اندحاره الأخلاقي والقيمي، فتجتهد المجتمعات المتأثرة بمظهر الحداثة تحت يافطة تطور 

المادي لتعيش حداثة مشوهة ومغشوشة، وعليه فالمقومات الحضارية والدينية والقيمية قادرة على منح أي مجتمع 

التعليم والأسرة والمرأة الحقيقي لتحقيق لحظة حداثة فريدة مادامت منفتحة على روح البحث العلمي ومستثمرة دور 

 أمن سوسيواقتصادي وتدبير سياس ي معقلن. 

)تورين،  إن الحداثة "تتماهى مع روح البحث الحر، وتصطدم دائما مع الروح المذهبية ومع الدفاع عن أجهزة السلطة"

لطة الجماعة على حساب ، أو سكيف ما كان شكلها حتى لو كانت سلطة العقل على حساب الجسد )208 .، ص2010



ISSN :  
 
 
 

63 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 لأبيس يتفوق االقوة الإبداعية للفرد، أو سلطة التقليد على حساب سلطة الشرعية أو سلطة النسق على الفاعل، أو 

مطابقة نمط خاص للحداثة مع نموذج واحد من التحديث أو مع تصور مذهبي والاستعجال على الأميس ي، فمن الحماقة 

ر الحداثة لحظة سانكرونية؛ لأن الحداثة ليست مفهوما تاريخيا له بداية دقيقة ونهاية محتومة وشكل محدد وتجربة  يصَيِّ

مخصوصة، كما أن إدراك الحداثة في شقها الدياكروني يجعلها تنساق وراء تقدم تقني وعلموي أخضع الطبيعة للسيطرة 

 ا يحوم حول إيكولوجي اداتي خطر العقل والتقنية، وبهذا يغدو التقدم الذي هو وليد العقل الأ أي لسلطة البشرية 

لاعتماد على إبداعية الإنسان، بل أصبح مقرونا بسيطرة التقنية على  لتقدم يكتفي باالطبيعة والناس، حيث لم يعد ا

والفئات الاجتماعية،  طبقاتفي باقي ال والفئات الاجتماعيةوالسياسية الأجهزة التقنية تحكم الطبيعة وعلى الإنسان، و 

ركهايمر  وأدرنو  بأن "الفرد تم اختزاله إلى الصفر مقارنة بالقوى الاقتصادية... حيث يختفي الفرد أمام وهنا يقول هو 

، فمنذ الآلات البخارية توالت مظاهر الهيمنة البشرية (Horkheimer. Et Adorno, 1974, p. 18)الجهاز الذي يخدمه" 

عليها الواقع الإنساني اليوم، لذلك فالنظر على الطبيعة تمخض عنها اضطرابات إيكولوجية وصحية يشهد 

السوسيولوجي للحداثة الذي نقصده يروم وصل بُعد الثبات بالتغير، بمعنى يميل نحو إدراكها كحلقات قابلة للنقد 

والانفتاح والتنوع، ورؤيتها كموقف إنساني سليم من الطبيعة ومن الإنسان والمجتمع، وثالثا كتصورات وقيم متعلقة 

والذاتية والعقل والفرد والحرية والتذويت، ورابعا كاختراع تقني يسهل نشاط الإنسان في الطبيعة دون تدميرها بالذات 

أي عبر جمع العقل الإنساني بين العقل الأداتي والعقل النقدي والتواصلي، وأشكال النظر هذه تجعل الحداثة حركة لا 

ت الوهمية عبر آليتي الهدم وإعادة البناء، والقطعية والاستمرارية متناهية من التعقيل والتحرر والانفلات من المقدسا

في سياق القطع مع الذات المنعزلة والمتصلبة والمتسلطة نحو بناء الذات الفاعلة وثقافة التواصل والانفتاح، وهذا يعني 

تأسيس للعقل والذات أن الحداثة ليست ماهية خالدة بل تردد وتأرجح، إخفاق ونجاح، تعثر ونقد، وتفكيك وإعادة 

والسلطة والدولة؛ وللقيم والمبادئ التي تدفع الحداثة للانسلاخ المستمر من جلدها، أي من كل صورة نمطية أو نموذج 

 نهائي، لأن الحقائق المطلقة في الجانب الإنساني تتعارض مع منطق العلم والحداثة.

بة الغربية، وبعضهم الأخر يقدم بحوثا وأعمالا فكرية الحداثة بالتجر   كماكس فيبر غالبا ما يربط بعض الباحثون 

التجربة الغربية عبر القطع تعتمد سوسيولوجية وأنثروبولوجية بل وحتى فلسفية إصلاحية للشأن القيمي والاجتماعي 

قطع مع اض ي، وهو ما قام به أوغست كونت حينما اعتبر المرحلة الوضعية العلمية والمجتمع الحداثي تجاوز و الكلي مع الم

لكن قصر خطة التقدم والرفاه الإنساني على نموذج محدد  التفسير اللاهوتي والميتافيزيقي وبالتالي المجتمع التقليدي،

تاريخها إساءة للحداثة ذاتها، فكل المجتمعات يمكنها أن تعيش تجربة حداثية دون اقتباس أو إسقاط يهين أو يضعف 

وبناها وروابطها الاجتماعية، صحيح أن التجربة الأكثر شهرة غالبا ما تقترن بالغرب وقيميها ثقافتها ومعاييرها الأخلاقية 

غالبا منذ الأنوار وعهد المعمل والتقدم التقني، تجربة تبدو أكثر نجاعة من جهة التطور التقني، لكن الحداثة نفسها لا 

ويت بشكل غير قابل للاستنفاذ، قصرها تؤمن بنسخة مكتملة، إنها مشروع مستمر التعقيل والدمقرطة والتحرر والتذ

على الغرب؛ يحولها انغلاقا ومذهبية ووثوقية تحطم الاختلاف والتعايش والاعتراف، وتتسبب في خلق جو مشحون بالكره 

والصراع الإثني والعرقي والتفاضل بين شعوب تعيش الرفاه المادي وأخرى تعيش التخلف وفق منظور أصحاب الرفاه. 

 آلان تورين هل يمكننا الحديث عن الحداثة؟. نعم لأننا حينها سنتحدث عن حداثات. هنا نطرح سؤال



ISSN :  
 
 
 

64 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

  حداثة أم تحديث قراءة في المفهوم -2

رجمت  la modernisationالتي ترجمها البعض بالحداثة وكلمة  la modernitéيستخدم الفرنسيون كلمة 
ُ
ت

ل لغوي مختلف الدلالة، هنا يقترح آلان تورين "تمييزا جذريا ، والكلمتان تضعان الباحث والقارئ أمام استعمابالتحديث

 . (Dubet, 2016, p. 71)بين الحداثة والتحديث، السانكروني والدياكروني، والحركات الاجتماعية والحركات التاريخية" 

أن معاجم توظف الفلسفة والعلوم الاجتماعية كالسوسيولوجيا مفهومي الحداثة والتحديث، لكن لا يمكن الجزم ب

وتمت ترجمتها بحديث أو عصري، وهو لفظ  moderneوظف لالاند لفظة حيث  الفلسفة تختص بلفظة الحداثة أكثر

استهلِك في النقاشات الفلسفية والدينية بكثرة في القرن السادس عشر ليدل على ما هو جديد وعلى الانفتاح الفكري، 

رية حقيقية متصاعدة تملك حداثة صحيحة، في مقابل حداثة واستعمل أيضا بمعنى حداثة تتوافق مع تشكيلات فك

سطحية تقوم على جهل بالتراث، وعلى حب الجديد بغض النظر عن الاضطراب، أما كلمة الحديث فتحمل معنى المعاصر 

 Dictionnaireالتي نتوفر عليها على الأقل ومنها (، أما المعاجم السوسيولوجية 822 .، ص2012بدلالاته التقنية )لالاند، 

critique de la sociologie R , Boudon et F ; Bourricaud أو الحديث للدلالة على طور زمني  ؛مصطلح التحديث توظف

بمخترعاته المادية واللامادية التي تؤثر في سيرورة المجتمع، والتي ترتبط بحالة من التصنيع والتقدم والتطور، وافتقاد 

المعاجم السوسيولوجية هذه وإن كانت  حتىو  ،تخلف الاجتماعي والاقتصاديعناصر التحديث يخلق نوعا من ال

تستعمل التحديث، إلا أن بعض المؤلفات السوسيولوجية تمنح التحديث نفس معنى الحداثة قاصدة ترابط الأفكار 

عالمه الكوجيطو، بالتقنيات، بينما الفلسفة تركز على جانب الحداثة الفكرية مشددة على الجوهر الإنساني الذي رسم م

وعلى جانب الحداثة السياسية التي رسمت فكرة الدولة المدنية ودولة الحق والقانون منذ فلسفة العقد الاجتماعي 

والأنوار، وهذا يعني أننا أمام خلاف مفاهيمي، رغم التجاور السجعي، لكن توظيف الحداثة كنقيض أو  أقل تقدير مقابل 

ظاهر التحديث، فتختص الكلمة بدلالة معيارية تمنح المعطى الحديث معنى التقدم التقليد والقديم سيضعنا أمام م

مقابل التخلف، وإذا نظرنا إليها وفقا للاستخدام الشائع تظهر الحداثة والتحديث نسخة أوروبية، وباقي المجتمعات تظهر 

تغدو حقلا للاستهلاك، أي استهلاك قيمها ومؤسساتها وكأنها ترفض الحداثة لكنها تتأثر بمخترعات الغرب التقنية، ف

 التحديث الغربي، وهذا المعنى يضعنا أمام وضع إنساني قريب من التغريب بعيدا عن التصنيع والتقدم العلمي والتقني.

هذا الموقف جزأ العالم اقتصاديا وثقافيا وسياسيا إلى غرب صاحب حداثة وشرق حُرم مبادئها كالعلم وجودة التعليم 

ر للشرق حداثة ناجزة  كمنتوج تقني وأفكار يستهلكها دون قدرة على الانخراط في وقوة المؤسسة ، يقدم الغرب كمُصَدِّ

الإنتاج التقني والعلمي، واليوم يمررها له عبر تقنيات الاتصال والتكنولوجية الرقمية، فاختلطت الحداثة بالعولمة 

ر عبر شركات متعددة الجنسيات متلهفة إلى والثقافة المحلية بالقيم الكونية، فظهرت الحداثة كمنتوج  مستورد مُمَرَّ

توسيع قاعدة المستهلكين وتقليص المنتجين أفرادا ومجتمعات مستهلكة بوعي نقدي، بُغية ثروات المتخلفين، وجعل 

 الشرق يعيش تحديثا تقنيا وعمرانيا وعتاقة فكرية وعلمية.

ا، لأنه يتحول إلى إيديولوجيا للهيمنة العالمية. لكنه منظور مهم هذا المنظور الاقتصادي للحداثة يزيد المفهوم لبس 

كونه يحذرنا من خطر حصر الحداثة في قالب اقتصادوي أو فكري أو مذهبي معين، لأن الحداثة الفعلية فضاء يسمح 



ISSN :  
 
 
 

65 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

غريب وممارسة بالانخراط في ميدان المنافسة في سياق حقوق الإنسان، وليس فضاء للاحتكار والت -شرقا وغربا-للجميع 

العنف الخامل بلغة بيير بورديو، ويكفينا تحذير المثقفين والنخب المحترمة من مثالب اعتبار العولمة اقتصادية كانت أو 

 ثقافية؛ عنوانا للحداثة.

ب لا نتغيا ههنا التذكير بالدلالات المعجمية للحداثة ومنها الفتوة وصغر السن والوليد والجديد كما عند في لسان العر 

لابن منظور مثلا، لكننا نهدفه النظر إلى خصائص الحداثة سوسيولوجيا وفكريا لنبني دلالة لا نعتبرها نهائية، إنما 

نجعلها نقطية بداية التفكير في كون الحداثة ليست حكرا على أحد، حتى وإن كانت تبدو حقبة تاريخية وعهد فلسفي 

كون وديكارت اسم مؤسس ي يأيامنا، مع ذلك غالبا ما يطلق على بمتصل "بالقرن السادس عشر والقرون التوالي حتى 

، فمنذ التأملات الديكارتية ومنهجه الفلسفي الشكي بلوغا إلى فلسفة (822 .، ص2012 الفلسفة الحديثة" )لالاند،

لفردانية الاختلاف والعقل التواصلي ندرك جيدا بأن الحداثة تأخذ معنى فكريا وإنسانيا تقوم على جوهرية العقل وا

والذاتية والحرية والعدالة والديموقراطية والتذويت والفاعل والاختلاف والحق والقانون، وهي مبادئ تجعل مجتمعا ما 

، والملاحظ تلك المبادئ متناغمة مع هويته الثقافية والأخلاقية والدينية وحتى التقنية والعمرانيةحداثيا خاصة إن كانت 

الحضور باختلاف تجارب وتاريخ وقيم المجتمعات، وبطبيعة التوتر أو الحوار بين المعقول  أنها مبادئ تتنوع وتتباين في

ر الحداثة لحظة سانكرونية، تلغي الطابع الدينامي، فداخل  واللامعقول والعدالة والجور... والقول بتلك المبادئ لا يُصيِّ

كم هو ما يشكل الوعي التاريخي بالبعد الإنساني هذه المبادئ حركية وثورة وقطيعة وبناء متجدد ومتراكم، هذا الترا

للحداثة، ويؤطرها جينيالوجيا وسوسيولوجيا ضمن مسار تكوين الفرد والمجتمع والمؤسسات؛ مسار منطلقه احتواء 

(، ونزع للقداسة 1962التقليد والعرف حتى لا يصبح معيقا، فتكون الحداثة انتقال من الكائن إلى الشخص )الحبابي، 

ق الربط بين العقلنة كتجل للحداثة والدين، ترابط  بتعبير
َّ
ماكس فيبر عن طريق العقلنة، حيث فيبر نفسه أشهر من وث

"يرى فيبر أنه شرط ضروري ما كان للحداثة الأوروبية أن تعرف طريقها نحو التجسيد الجزئي وتمظهرها التقني 

 .(7 .ص، 2009 والسياس ي" )راينو،

كليا مع التقليد، فالقطع يدمر ماض ي وتاريخ وذاكرة المجتمع، ومن خسر تاريخه فقد نزع القداسة لا يعني قطعا 

حضارته، فأي مجتمع قاوم التقليد اعتمادا على منجزات وتقنيات الآخر، عاش تحديثا لا حداثة أو حداثة مغشوشة 

علمي وتقني ومردودية إنتاجية،  ومستوردة، يسوده تراكم مادي دون القدرة على إنتاجه، وثانيا يفقد التوازن بين تراكم

وحقوق الإنسان، ورابعا ستكون  la personnalisationوبين عقلنة السلوكات الاجتماعية وتوسيع دوائر التشخصن 

 هويته تائهة بين ذاكرة ماض ي مجيد وراهن قيمي غامض ومتقلب.

ع والمقاولة، أي للتأكيد على أن تأتي الحداثة في بعدها السوسيواقتصادي للتأكيد على الدور الاجتماعي للمصن

"الإنسان هو ما يفعله، وأنه يتعين إيجاد توافق أمتن بين الإنتاج الذي أضفى عليه العلم أو التكنولوجيا أو الإدارة فاعلية 

أكبر، والتنظيم الاجتماعي المضبوط بواسطة القانون، والحياة الفردية التي تحركها المصلحة، ولكن تحركها أيضا إرادة 

 . )5 .، ص2010)تورين، التحرر من كل الإكراهات" 



ISSN :  
 
 
 

66 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

التصور السوسيولوجي للحداثة منذ ماركس وفيبر ودوركايم وصولا إلى هابرماس وآلان تورين مرورا برواد مدرسة  

فرانكفورت خاصة الجيل الأول مثل هركهايمر وأدرنو؛ يتأسس على استحضار عناصر أربعة تبدو أحيانا متباعدة؛ لكنها 

 لعمق متداخلة، ويمكن تصنيف هذه العناصر وفق ما يلي: في ا

                        عقلي.-بعد علمي -

 بعد تقني. -

 بعد اقتصادي. -

 بعد سوسيوسياس ي.   -

ر الحداثة سياقا ومسارا لبناء معرفة أفضل حول الطبيعة والثقافة والإنسان، معرفة وضعت  البعد الأول يُصَيِّ

لتي بالغت في تقدير العقل سواء كمبادئ قبلية، أو كمقولات بعدية تجعل التمثل والتخيل أسسها الفلسفة العقلانية ا

وضوعات خارجية، وأيضا العقلانية العلمية التي ربطت الفكرة العقلية بالواقع، أما الثاني لمليس سوى تمثل وتخيل 

فر، بمعنى أن العقل أضحى موجها بفكرة فيجعل من الحداثة آليات للسيطرة على الطبيعة، التي تترتب عنها إنتاجية أو 

ة، أما البعد متسارعالمردودية والفعالية المادية والإبداع البشري التقني، فتكون الحداثة بمثابة تطورات تكنولوجية 

الاقتصادي فتحكمه الثروة والربح والرأسمال، ومن الطبيعي أن ينتج عن امتلاك الثروة  بناء اجتماعي متراتب تختفي فيه 

لعدالة بالمعنى الماركس ي على الأقل، في حين البعد السوسيوسياس ي يقوم على فكرة الفرد والمجتمع والدولة التي تضمن ا

الحق والعدالة يصل و  (Monod, 2012, pp 33-61) العيش المشترك بين مختلف الناس، ويربط بين السلطة والشرعية

 سماهالاجتماعية، أفعال متجهة من الأنا إلى الأنت بشكل يعطينا ما بالقانون، بل ويفتح الأنا الديكارتية على الأفعال 

إدموند هوسرل بإمكانية البينذاتية بما هي "نفاذ أفعال الذات إلى الأنا الأخر عن طريق تجربته لآخر تجربة شعورية 

 (.   284 .، ص1958الحضور" )هوسرل، 

ين غموض مصطلح الحداثة، وتعدد معانيها والتباسها عموما يشكو معظم الباحثين؛ فلاسفة وعلماء اجتماع ومؤرخ

بسبب استعمالها أحيانا في غير موضعها، وتحميلها ما لا تطيق، أو استعمالها بنية مسبقة ضد التقليد، كما أن أحد 

أسباب الغموض هو التصاق المفهوم بمختلف أشكال الوضع الإنساني الذي يضعنا أمام حداثات تقنية واقتصادية 

ة وفكرية وفنية واجتماعية وفلسفية وجمالية... ولعل سبب إشارتنا إلى تساؤل آلان تورين "هل يمكن الحديث وسياسي

عن الحداثة؟ وجوابه نعم، لأننا إذا تكلمنا عن حداثات لأفرغنا المفهوم من كل مضمون، ولأننا لا نستطيع الكلام عن 

لا مناص ، وللخروج من هذا الغموض، Touraine, 2013, p. 413)الحداثات بصيغة الجمع إذا لم نحدد الحداثة أولا" )

من فهم تأثير فعل الأفراد والمؤسسات والعلاقات والقوى الاجتماعية والسياسية والثقافية والفهم الفلسفي 

لاستعانة برواد الحداثة ديكارت كانط وهيغل، وأيضا بماكس فيبر وإميل دوركايم والسوسيولوجي للحداثة من خلال ا

 ن تورين... لا آو 

الحداثة ليست حكرا على لحظة تاريخية أو على مجتمع بعينه، فألان تورين انتبه إلى خطر ومشكلة تعريف الحداثة 

بربطها بفترة تاريخية وجزء من العالم، وقال يمكن تبرير تماهي الحداثة مع النموذج الغربي بالتقدم الاقتصادي والنفوذ 



ISSN :  
 
 
 

67 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

باقي بقع العالم لهذا النموذج، فربط الحداثة "بالنهضة الإيطالية والثورة الفرنسية  السياس ي، ولكن هذا لا يخفي رفض

الياباني، وكلها كانت بمثابة قطيعة مع النظم القديمة وحددت  Meijiفالثورة الصناعية أو الثورة الروسية أو عصر مايجي 

فالصين والهند والبرازيل وكوريا  ،Touraine, 2013, p. 413)القادة الجدد للحداثة... لكننا نعيش في عالم متعدد المراكز")

الجنوبية وروسيا والإمارات مراكز غير غربية، تستوجب تكسير اليوتوبيا الأوربية التي تسوق لنمط جغرافي وتاريخي وعرقي 

بالذات  للحداثة، وحقيقة الأمر أن الحداثة نموذج فكري يجمع مختلف مستويات الوضع البشري، بما فيها جانب الوعي

وأهمية الفاعل وعقلنة السلوك وتحقيق العدالة والديموقراطية والرفاه، فالحداثة كونية للفكر والتنوير والدمقرطة 

 .وتتجاوز كل أشكال الاستبداد

إذا قبلنا بالحداثة بما هي اختراق ورفض لحراس العقلانية للنظم التقليدية، أو بما هي هدم للتعددية الثقافية 

ر وغرب مستغِل، وسيبعث من جديد تقابل  فسينتهي بنا قَّ
َ
الأمر إلى تفاضل وتراتب جغرافي واقتصادي وثقافي بين شرق مُف

مركز وهامش، لكن الحداثة الفعلية ميل نحو إرساء توافق دون تدمير بين الكوني وبين تجربة محلية، وانتقال من بناء 

م الأفعال الجماعية والفردية، فكل ضروب الممارسات الاجتماعية على الفردية إلى ربطها بحقوق الإ ب وتقوِّ ِ
ّ
نسان التي تهذ

 الحداثة تصب في حداثة واحدة تستحضر جوهر الإنسان فردا أو جماعة.

استعمل علماء الاجتماع لفظة التحديث كثيرا في خمسينيات القرن الفائت للدلالة على التطور المادي للمجتمعات 

لالة "التغيير التدريجي الذي يصيب مؤسسات المجتمع المادية وغير المادية بحيث تكون تصنيعا وعمرانا، فالتحديث أخذ د

 .، ص1999)محمد الحسن،  أكثر كفاءة في أداء مهامها الرامية إلى إشباع الحاجات وتحقيق الأهداف والطموحات"

لها مشحونة إيديولوجيا وسياسيا، ، وهي دلالة تقترن بالتقدم والتطور مقابل التخلف والتأخر، وهذا الاقتران يجع(151

لأنها حسب طوني بينيت وأخرون دائما تتصور ما هو "حديث خاصية مميزة تصدر عن الغرب، أو يدعى أنها ملك 

، فيكون ما هو حديث يقتات على مفاهيم المقاولة والاستهلاك والتقنية، (p. 219 ,2005)لجماعات اجتماعية بذاتها" 

كن بين الحداثة والتحديث من زاوية التحليل السوسيولوجي هو ميل إلى ربط المقاولة بحقوق لكن ما يجعل الترابط المم

الإنسان، والقوة الإبداعية للفرد بتماسك المجتمع، وفي هذا قد يعبر الفن الحديث عن الحداثة، لأنه يشكل رؤية إبداعية 

 ن القيم التي هي من صلب الحداثة.خلاقة للطبيعة والإنسان والمرأة والحب والعدالة والرفاه وغيرها م

 "modernisationخين وعلماء الاجتماع يستخدمون تعبير "التحديث ر أورد المعجم النقدي للسوسيولوجيا أن المؤ 

للتعبير على مجموعة التحولات المعقدة جدا التي تؤثر على مختلف المجتمعات الإنسانية حتى ولو كانت بطرق مختلفة 

Boudon et Bourricaud, 2018, p. 396)  ويوظفونه أيضا في مقابل التعبير على المجتمعات النامية والمتخلفة، فيقترن ،)

التحديث بمختلف الآليات والاستراتيجيات السوسيواقتصادية الرامية إلى تنمية المجتمع، وتأهيل عملية التحاقه بنمط 

تزايد الديموغرافي المجتمعات المعاصرة وبين حجم الموارد، إنتاجي متقدم يحقق الرفاه، حيث لا تكون المعادلة مختلة بين ال

وعلى هذا الأساس يظهر التحديث كمفهوم سوسيوتاريخي بل سياس ي وجغرافي تنموي، يسعى حسب محمد سبيلا 

وأخرون إلى نقل "تجارب التصنيع والعقلنة والتقدم في البلدان الديموقراطية المصنعة، إلى بلدان تقليدية أو ما قبل 

(، بمعنى يظهر كنمط حياة أكثر تطورا، قابلا للتسويق بفعل جاذبيته وقدرته على غواية من 112 .، ص2017ناعية" )ص

يجدون عسرا في تحقيق الحاجات المادية الأساسية، فيقترن التحديث بقطبية الاقتصاد الإنتاج والاستهلاك، بمعنى يبقى 



ISSN :  
 
 
 

68 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

بل يُصنع كلما ساد المجتمع تناقض بين الثقافة والسوق، بين القديم رهين قانون السوق، لكن التخلف لا يمكن تسويقه، 

والجديد، فتحديث عمران المؤسسات والوحدات السكنية وشبكة الطرق ووسائل النقل لا تخفي التخلف والفقر 

ء والبطالة والهشاشة الاجتماعية والسياسية بين الأسرة والمواطن والنخب والمؤسسات، لذلك يبدو التحديث فضا

للإمكان المادي والبشري والتقني والخبرة والتيكنولوجيا، يقدم العلاقات الاجتماعية متأرجحة بين الوجدان والسعر، 

ويُخضع الهوية للتسليع، ويقدم "السوق الاستهلاكية بديلا آخر للحب... تخفض قيمة عملة الحب" )باومان وماري، 

فعلاقات الحب، والإرادة الحرة والوعي النقدي قيم ترتعش وتنهار ( كقيمة تدور حولها الحداثة، 154-153 .، صص2023

أمام الضغط الاقتصادي، فكلما همش المجتمع الدوافع الأخلاقية والمشاعر الوجدانية والقيم العقلية والحقوقية 

فاع الذات عن سيطر عقل أداتي يجعل الكفاءة مقرونة بالإنتاجية والأهداف العينية، لا بالإبداع كوعي ذاتي ونضال ود

 باقي الذوات عبر الانخراط في الجماعة والتواصل البينذاتي.  

تختلف الحداثة عن التحديث من حيث أن الحداثة مفهوم تاريخي لا يرتبط بنموذج سوسيوسياس ي محدد، إنها نمط 

كون، ونمطا حضاريا  فكري وعلمي وقيمي وحقوقي ومادي يقاوم كل ما يهين الإنسان، وهو الأمر الذي يجعلها نهجا دائم التَّ

لا يستقر على وضع، غايته حفظ مكانة الإنسان والمعرفة والحق والواجب، وخلق نظام قيمي وحقوقي وسياس ي تنعم فيه 

الذات الفردية والجماعة في ظل أخلاق المناقشة والاعتراف والاختلاف، وهذه المبادئ ليست مجرد ترف فكري، بل يجب 

لإنساني عبر رفض التقليد ليس بمنطق التجاوز إنما بمنطق المجاوزة، وذلك عبر تفادي كل حائل أن تكون محايثة للواقع ا

أمام تحقيق البعد الإنساني في الأفكار والقيم والمنتوجات والممارسات، أما التحديث يظهر كطور زمني قهري مسلط على 

التقنيات في كثير من المجتمعات لا تخفي عتاقتها  كل المجتمعات يلغي القديم، فالمؤسسات والبنايات والمطارات ومختلف

الثقافية والقيمية، إنه "جملة من سيرورات تراكمية يشد بعضها بعضا، فهو يعني بناء تحديث الموارد وتحويلها إلى رؤوس 

 (.9 .، ص1995أموال ونمو القوى الإنتاجية وزيادة إنتاج العمل... وآخيرا يشير إلى علمنة القيم والمعايير" )هابرماس، 

يتجلى التحديث عموما في النتائج والمحاصيل، وهذه الدلالة اعتنقتها الأنثروبولوجيا التطورية، استندت عليها للقول 

بوجود مجتمعين واحد متقدم وصناعي ومتحضر فيه وفرة الإنتاج وسيادة القانون ودور جوهري للفرد وقوة الدولة، 

نطق الجماعة والطقوس السحرية، أما التصورات الأنثروبولوجية الثقافية ونمط ثان همجي وبربري يسوده العرف وم

والسوسيولوجيا السياسية المعاصرة انتبهت إلى أهمية التنوير والدمقرطة والحق والواجب والقانون وحقوق الإنسان 

اثة الصلبة" )باومان، خاصة إن كانت اختيارا فرديا وجماعيا واعيا ومتدفقا ستجعل "الحداثة سائلة تأتي تجاوزا للحد

(، أي تجاوزا لكل أشكال لربط تحديث وحداثة المجتمع والفرد والدولة بقوة التسط والتمييز الثقافي 33-27 .، صص2009

والتفاضل الطبقي، وهو اختيار يسهم لا محال في تشكيل وعي إنساني بأهمية الإنسان، أما التحديث فيأخذ معناه إذا 

لنا العالم الحديث والقطار الحديث...، فيستعمل التحديث لوصف ظواهر التراكم انتسب إلى موضوع أخر كقو 

والإنتاجية وتواشجها بالتقدم التقني، ويجسد لهفة المتأخر للحاقه بمن يعيش حالة تقدم تقني، عبر تحقيق التراكم 

وتذويت وحقوق الإنسان  والإنتاجية، أما الحداثة فمبادئ وأفعال الذات والتواصل البينذاتي، عقلانية وعقلنة،

 وتشخصن... مفاهيم تأخذ معناها بالنقد الدائم لا بالاجترار.



ISSN :  
 
 
 

69 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

إن الاختلاف بين الحداثة والتحديث يشبه اختلاف المثقف والمفكر والصالون الفكري عن المهندس والتكنوقراط 

ن فكرا وممارسة عبر ربط الحق والآلة الكهربائية، الثلاثة الأوائل يستعملون الأدوات بوعي واختيار مسؤول، يناضلو 

بالواجب، وتمتيع الجميع دون قيد أو تمييز بكثير من الحريات والمساواة والعدالة، ونتيجة عملهم خلق مواطن وفاعل، 

بينما الثلاثة المتبقية سبب في صناعة إنسان مستهلك ومنفعل بعقل أداتي، إلى درجة قد يخضِعون الهوية للتسليع 

لمبادئ الذات، والمشكل هو أن "السعي لتحقيق الذات الأصيلة في السوق ليس أكثر من وهم"  ولقانون السوق وليس

 (.153-154 .، صص2023)باومان وماري، 

 الفاعل.-الحق-المسار السوسيولوجي للحداثة: العقل -3

لسفيا بأوروبا ارتبطت بداياتها جغرافيا وف وكتحديث يكاد يتفق الغربيون على أن الحداثة كفكر وكحقبة تاريخية

القرن السادس عشر والسابع عشر، بدأت فكريا مع فرنسيس بيكون وميله للمنهج العلمي في "الأرجانون الجديد"، ومع 

روني ديكارت ومنهجه العقلي في التأملات وخطاب في المنهج، في سياق ما عرف بالعقلانية الكلاسيكية، والتي يمكننا 

"تفض ي إلى الاعتقاد بأن الكون يعمل على نحو ما يعمل العقل حين يفكر بصورة تعريفها بأنها مجموعة من الأفكار 

(، وهي أفكار تتعدى مستوى تغيير طريقة التفكير القديمة، نحو تصيير 124 .، ص1984منطقية وموضوعية" )برينتون، 

لإنسانية "الفردية العقل والعلم موجها للممارسات والأفعال نحو الإنسانية، فغدت حسب أصحاب قاموس العلوم ا

 .Dortier, 2013, p)والحريات العامة والحياة المدنية والمساواة في الحقوق والعقل والتقدم كلمات مفتاحية للحداثة" 

220). 

فلاسفة الحداثة يرون أن العالم الفيزيائي الذي  يصوغ العقل قوانينه المتحكمة فيه هو عالم يغرق في الفوض ى، 

ثة تدور على إعادة الاعتبار للعقل البشري وتخليصه من كل أشكال الوصاية بسبب السحر وعليه فالفلسفة الحدي

والغموض الذي يلف العالم، فالعقل منذ ديكارت واسبينوزا ولايبنتز وباقي العقلانيين مصدر كل معرفة، والمنهج السليم 

قل والعقلنة والعقلانية أصبحت الحداثة لبلوغ الحقيقة الكامنة خلف ظواهر العالم الفيزيائي، ومع تطور تقدير الع

مقرونة بالتفكير العقلاني المجرد والتخلص من الميثوس وكل أشكال التفكير الخرافي والخوارق، وهو ما يؤدي إلى حد كبير 

، أي على التفكير (Horkheimer. Et Adorno, 1974, p. 26)إلى "تحرير العالم من السحر عبر القضاء على الوثنية" 

التيار العقلاني ظل يراكم ويطور الكوجيطو الديكارتي في اتجاه اعتبار العقل مصدر  وعليه يمكن القول بأنافي، الخر 

الحقيقة والمعرفة والرؤية السليمة للعالم، وآلية السيطرة على الطبيعة والماهية الإنسانية الأولى إلى أن بلغ العقل مطلقه 

ر الحداثة بالعقل والثقة في أفكاره ومناهجه، بل الثقة فيه لوضع القانون مع هيغل، وترتب على هذا التيار ربط مسا

والدولة والمجتمع حسب جون لوك وجون جاك روسو وطوماس هوبس قبلهما حيث العقل البشري اهتدى إلى العقد 

 الاجتماعي حتى يتجنب الإنسان فردا وجماعة خراب وفوض ى الغريزة والحق الطبيعي. 

 بع عشر والثامن عشر تم النظر إلى العقل والفكر ومبادئهما كآلية لبناء الفرد والدولة والمجتمعخلال القرنين السا

والتحكم في الطبيعة، وخلال القرن التاسع عشر انتشرت مقولة "دعه يعمل دعه يمر"، وظهرت خلال هذه الفترة 

داء الساس ي والإنتاج الصناعي، وبدأت إشكالات سلطة التنظيم اقتصاديا وسياسيا والنمط البيروقراطي وعلاقته بالأ 



ISSN :  
 
 
 

70 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

، حيث التخلي عن إحداها يعني استبعاد rationnalisationفكرة الحداثة وثيقة الصلة بالعقلانية وبعدها "بالعقلنة 

 .، ص2010تورين، ((، وهذه الفكرة تعني أن ديكارت "جعل الحداثة تمش ي على قدميها" 16 .، ص2010تورين،  (الأخرى"

جب الانتباه إلى أن مسار الحداثة نفسه إذا اكتفى بنمط العقلانية المعرفية فسيدمر جوانب مهمة في (، ولكن ي16

الإنسان بما فيها البعد اللاعقلاني فالكوجيطو يطرح صعوبات عدة أبرزها أنه يعبر عن "تفكير ذات منعزلة لا تخول 

-43 .، صص1962في البحث وليس نهايته" )الحبابي، إمكانية معرفة كائنين أخرين، كما أن الكوجيطو هو بداية السير 

(، ولعل فكر كارل ماركس وفريديرك نيتشه وسيغموند فرويد جاء للنظر للعقل وكأنه زيف ونكبة للحداثة، لا مناص 44

عنه من إزالتها بالتحامل على العقل والعقلانية لأنها تتنكر لما هو أصيل في الإنسان، أي جانبه اللاعقلاني الذي تعبر 

 رغبات اللاشعور المكبوتة والمبدأ الحيوي الغريزي وجوهرية المادة في تحديد علاقات الإنتاج.

لقد تعرضت الحداثة خلال القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين لجروح، وفجأة بدأ مسار الحداثة يتحدد  

(، وبالتالي فالمبالغة في 87 .، ص1987كمبان، )لا بأفول العقل، إلى درجة قال فرويد بأن "الأنا لم يعد سيدا في بيته"

، لذلك مسار الحداثة مسار (Touraine, 2013, p. 415)"مطابقة العقل أو العلم بالحداثة أدى في الواقع إلى تدميرها" 

انفتاح على عقلانيات أخرى أبرزها الواجب الأخلاقي والخبرة الجمالية والعقلانية الأكسيومية "كمشروع يهتم بوضع 

(، عقلانية من شأنها تغيير منظور النظرية 41 .، ص2021)سالاتوري،  المعايير العقلانية المحددة لما هو أخلاقي"

الاجتماعية لما هو قديم وتراثي، فيبدو التراثي غير متعارض مع مسار الحداثة، بل يصبح التراث والقيم والأخلاق أدوات 

اسك الأخلاقي والثقافي للمجتمعات الحديثة، ويعكس التقدم داخل التفكير تحليلية في يد النظرية الاجتماعية لفهم التم

 العقلاني.

تقتض ي دراسة الحداثة سوسيولوجيا وعيا منهجيا وتملكا لآليات التحليل، فالرابط الاجتماعي والعقلنة وعلاقة 

حداثية تؤسس الحق خل مستدامة لبناء مجتمعات االعقل بالحق والعدالة في بعدها السوسيولوجي والسياس ي مد

والواجب على القانون وعلى قيم التضامن، وتظهر فيها علاقة الأنا بالأخر كعلاقة غير قابلة للتجاوز، بل تتجلى في 

د السلوك الفردي والجماعي ليعكس فاعلية المؤسسة، وعليه  ِ
ّ
ممارسات تؤطر عملية التفاهم والتعاون البينذاتي، وتُرش

من عقلانية معرفية تقدم العقل كمقولة تفسيرية لموضوع أمام ذات تُنتج حوله معرفة  فسوسيولوجيا الحداثة انتقال

بتأمله وملاحظته واختبار ما يتولد عن فعل الملاحة من فرضيات، وربط العقل بمادة الملاحظة بتعبير هانس راشنباخ 

والخرافي والإيديولوجي والمثالي والصوفي  وسائر رواد الوضعية المنطقية يخلق منهجا بل عقلانية علمية تلغي الميتافيزيقي

وتسحب منها صفة العلمية، إلى العقلنة بمعناها الاقتصادي والتنظيمي والسياس ي والقانوني، وهو انتقال من الفكر إلى 

الذي  l’intellectualisationالفعل الذي تنظمه قواعد قانونية تحدد السلطة وتكون مصدر للمشروعية، أي إلى التعقيل 

صل حد ربط الفعل بالقانون، عقلنة وتعقيل يتخطى مستوى انغلاق التنظيم البيروقراطي والمصنع الذي يجعل الفاعل ي

عنصرا سالبا خاضعا لتسلسل إداري وتراتب المكاتب في مختلف عمليات الإنتاج الصناعي أو حتى الإنتاج الاجتماعي، إلى 

، ربط يراعي استراتيجيات ((Boudon et Bourricaud, 2018, p . 396تنظيم ومؤسسة تقوم على "ربط الغايات بالوسائل" 

الفاعلين كذوات حرة مبدعة وليس كائنات ذائبة في البنية، ولذلك فمسار العقلانية انتقال من إعطاء أهمية للقاعدة 

عل معا، أي إلى جعل والقانون كغايات للتنظيم أي أهمية للمجتمع على الفاعل، إلى ربط الوسائل بغايات التنظيم والفا



ISSN :  
 
 
 

71 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

القانون يضمن دينامية الفاعل، فالتنظيم الذي ينتبه إلى استراتيجيات الفاعل وحاجاته ورغباته وقدرته الإبداعية يؤدي 

على التخلص من مشكلات المجتمع المنغلق بلغة مشيل كروزييه التي هي غياب المشاركة ومشكلات السلطة ومشكلات 

، وعليه فالعقلانية كمظهر سوسيولوجي للحداثة هي  (Crozier, 1970, p. 7)أو بالتنيظمتحولات علاقة الفاعل بالنسق 

قدرة الفرد على الاختيار من بين مجموعة أفعال فعل ما حسب إمكاناته وقدرته على الإنجاز ووفق استراتيجياته، 

ه وبين استراتيجيات الفاعل من فالتنظيم يصبح حلا لبناء مجتمع حداثي إذا ما كان مجالا يجمع توافقيا بين مصالح

يحول التنظيم بتعبير كروزييه وهامش حريته خلال خلق "هامش الحرية للفاعل"، لكن تغييب استراتيجية الفاعل 

إذا ما مارس القمع على  (Crozier et Friedberg, 1977, p. 41)وفريدبيرك إلى مشكل، بل إلى "كابوس العصر الحديث" 

كانيكيا، أو إذا نظر فقط إلى النتيجة المرجوة من التنظيم وهي المنتوج الذي يسقط من سلسلة الرجال بالنظر إليهم مي

الإنتاج، فيكون الفعل غير العقلاني هنا ليس مرادفا للاشعور كرغبات مقموعة بالمعنى الفرويدي، ولكنه كل فعل 

بمحيط الفاعلين ويعتبرهم مجرد آلة في  تتعارض فيه أهداف التنظيم مع أهداف الفاعلين، أو حينما لا يهتم التنظيم

سلسلة الإنتاج ولا يلقي اعتبار لحريتهم ولاستراتيجياتهم، ولا يخلق توافقا بين الوسائل والغايات، إنه كل فعل يعارض 

قيم الفاعل والذات المبدعة وحقوق الإنسان، ولا يدفع في اتجاه التغيير في النسق نحو الأفضل، حيث لا قيمة للتنظيم 

 و لأي نسق ما لم تراعي فيه السلطة دور الفاعل في دينامية وترشيد هذه السلطة.أ

تأخذ العقلانية دلالة سوسيولوجية كلما وافق السلوك المعيار والقاعدة، ولا تعني القاعدة مجرد قانون يؤطر اللعبة 

ير الممارسات الفردية والبينذاتية حتى لا الحقلية بالمعنى البورديوزي وإلا كان فضاء لإعادة إنتاج الهيمنة، بل حقلا لتأط

تعلوا الأنا الغير كما فعل الكوجيطو، وحتى يسود الاختلاف في سياق التعايش، وهذا يعني أن أي فرد أو أسرة أو قبيلة أو 

حد، جماعة أو مجتمع مؤهل لأن يكون حداثيا، فمن الافتراء على الحداثة احتكارها من قبل بلد ما، لأنها ليست ملكا لأ 

 (. 119 .، ص2019ليست براعة اختراع، وليست "قافلة تتقدمها البلدان الأكثر تطورا" )تورين، 

الحداثة معركة ضد الوهمي، أو المركزي أو السلطوي ، ومن الأوهام التي ترددها بعض الأصوات تخصيص الغرب 

ير، وبالتالي تصير الحداثة رفضا لكل أشكال بالعقل والعلم، أو سلطة التنظيم على حساب الفاعل، أو سلطة الأنا على الغ

الانغلاق، ولحراس العقلانية الغربية، أو مبشري النزعة العلموية، كما أن حقيقتها رفض لكل نزعة فكرية تجعل العقل 

يثة وحده سيد الطبيعة، والمتحكم في بناء القوانين المنظمة للسلوكات الفردية وللحياة الاجتماعية، لأن "المجتمعات الحد

تسلك منهجا عقليا تقوم فيه أفعال المجتمع على أساس التخطيط والتقنيات لاتخاذ أكثر الوسائل المناسبة لتحقيق 

 .(Scott, 2006, p. 111)الأهداف" 

صحيح أن المنهج العقلي وجد تأثيره الحقوقي والإنساني في الدولة المدنية وهو موقف ابتغى منه هيغل مثلا "وضع 

، وأن العقل العلمي الصارم عكست نتائجه الرأسمالية (39 .، ص1995)هابرماس،  سلطة توحيد" العقل باعتباره

الصناعية المتماهية مع ثالث مراحل تطور العقل البشري عند أوجيست كونت، وأن العقلنة البيروقراطية أسلوب جديد 

تطور العلمي والفني والاقتصادي والسياس ي في تدبير الإدارة السياسية والصناعية وفق النموذج الفيبري، منهج حقق ال

لأوروبا ليخصها بالحداثة التي أسماها فيبر بالعقلانية الغربية، التي جاءت مع مقولة نزع السحر عن العالم، فأصبح 

العقل والمنهج العقلي والعلمي اتجاها تقدميا حتميا يتحكم في القانون والمقاولة والسلوك، وهو منهج يجعل الذات سيدة 



ISSN :  
 
 
 

72 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

في بيتها، لكن مشكلة هذا المنهج أنه يضع مسافة غير مفهومة بين الذات والفاعل، بين الأنا الانعزالية المنطوية على 

أفكارها وبين الذات الأخرى التي هي نتاج اجتماعي واتصال وتعاون بين الأنا والأنت، فطريق مجتمع ما للحداثة طريق بناء 

وهذا يعني أن قصر الحداثة على العقل المجرد سيجعل منها حداثة مشوهة ذات تعي حقها، وحقوق الذوات الأخرى، 

ومشبوهة، ولعله النقد الذي وجهته الماركسية والنتشوية والفرويدية كاتجاهات أعلنت عن موت الذات، وأفول العقل 

والعقل إلى  والغريزة، كمعطيات نقلتنا من الذات من خلال مفاهيم البراكسيس والاقتصاد، والجسد، واللاشعور 

الذاتية، مفاهيم تخبرنا بأن النظر إلى الإنسان من زاوية العقلانية والعقل المحض نكبة أولى للحداثة وكارثة حلت 

بالإنسان، ولذلك ليس للحداثة الفعلية وطن بعينه، بل هي حالة "تربط بين الفكر العقلاني، مع الاعتراف بحقوق 

، وهذا المنظور يلزمنا بضرورة رؤية الحداثة من جهة أشكال الفعل (Touraine, 2013, p. 416)الإنسان الأساسية" 

وأهمية الفاعل فردا وجماعة دون الاقتصار فقط على محتوى الأشياء وكمية التجارب المعاشة، ولذلك نستطيع أن 

وهذا الأمر يحطم ما  نسمي مجتمعا ما حداثيا إذا لم يجرح العقل الأداتي وتطبيقات العلم مسألة حرية الناس وثقافتهم،

 يسميه آلان تورين باليوتوبيا الأوربية التي تجعل من باريس أو لندن أو ميونخ تجليا للحداثة دون غيرها.

  ريةحدينامية الفاعل الاجتماعي أو الذات وال-  4

أ ذاته يتحول ويتغير، يبدو أن فهم مبدأ من مبادئ الحداثة لا يعني التطابق المطلق بين الحداثة وهذا المبدأ، لأن المبد

كما أن هذا الفهم لا يعني بالضرورة التأصيل جنيالوجيا لسيميولوجيا المبدأ، لأن قيمة المبادئ بالنسبة للحداثة هو 

تكوين تصور ومخيال فردي وجماعي عن الحداثة بشكل يحمل توافقا لا تطابقا بين النظرية والممارسة، توافق يساعد 

مفاهيمية، كما أنه لا يلغي النقد الذي قد يتعرض له المفهوم بل الحداثة في حد ذاتها،  على عدم الوقوع في فراغات

فالذاتية على سبيل المثال تمهيد مهم للتأسيس السوسيولوجي للفاعل ما دامت الذاتية تربط البعد الفلسفي بالاجتماعي 

ية، بل مع إيدموند هوسرل لم يعد للذاتية ربط يجنبنا اختزال الفردانية والذات في حدود فلسفية عقل ، وهووالنفس ي

إلى كون  holismeية انكنقيض للجمع individualismeمن معنى إلا في وجود البينذاتية، التي تنقلنا من النظر للفردانية 

 الجماعي تجلي لانخراط فاعل للفرد الذي يغدو فاعلا اجتماعيا.

ل الاجتماعي الذي يصبغ عليه الفاعل معنى حسب مقصده لقد حدد ماكس فيبر مهمة السوسيولوجيا في دراسة الفع

فهم الحداثة سوسيولوجيا تتطلب الانتباه إلى مسارات بناء الفاعل، والمجال  من الفعل، ولربما هذا يعني أن مهمة

م الاجتماعي الذي يتحرك فيه من خلال العودة إلى تاريخ النظرية الاجتماعية. لقد أعطى أوغيست كونت وإميل دوركاي

فيبر أهمية للتنظيم الاجتماعي في تأويلهم للحداثة، ليس فقط التوقف عند مستوى علمنة ماكس ماركس و كارل وحتى 

لأفعال  Institutionnalisation، بما هي مأسسة الحديث على مؤسسات-الثقافة الغربية، وإنما تأسيس المجتمع الحداثي

ن النسق والتنظيم الاجتماعي والبنية هي ما يستطيع تعقيل الأفراد فتغدو المأسسة معقولية اجتماعية، تجعل م

، فالفعل العقلاني هو ما وافق آليات الضبط الاجتماعي، حيث الأسبقية والسلطة للاجتماعي دون -المجتمع-الاجتماعي

 أي أهمية لرغبات وأهداف الأفراد.



ISSN :  
 
 
 

73 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

في يحدد الحداثة منذ ديكارت كمكسب فلس (165 .، ص2015) مصطلح التذويت وكلود كبلياي يفضل لوك فيري 

معنى الفردانية، وأصبح الأساس الثقافي والفلسفي الفلاسفة عند هؤلاء أخذ وهيغل بل حتى عند هايدغر، لكن المفهوم 

للمعنى الليبرالي للذات التي أصبحت خاضعة لمنطق السوق والاستهلاك وبنية التنظيم، ولم يعبر عن الذات الفاعلة 

حقوقي، وعليه لم يعد الاقتناع قائما في العقل المبدد لمظاهر اللاعقلانية كجزء من حيوية الذات، بالمعنى الثقافي وال

فالمشروع الذي جاء به ماركس ونيتشه وفرويد ليس سوى بحث عن تصور نقدي حداثي جديد للذات البشرية بشكل 

و ما يحدد الوجود كما قال ماركس بل الوجود الوعي لم يعد هإذ يتجاوز التحديد الديكارتي والكانطي، عبر تدمير الأنا، 

الذات في الفكر الماركس ي لا تتماهى مع الكوجيطو أو و ، (Rocher, 1968, pp. 35-36) الاجتماعي هو الذي يحدد الوعي

تخضع لسلطة الروح المطلق، لقد أصبحت مرتبطة بشروط سيوسيواقتصادية تقوم على صراع قيمة الاستعمال وقيمة 

وى الإنتاج وعلاقات الإنتاج، بل وأن الذات تتعرض لاستغلال وحش ي من طرف الرأسمالي، ولذلك فالذات التبادل، وق

 .الذات الفاعلة في الفهم الماركس ي مرتبطة بمجتمع السوق، بل بمجتمع التصنيعلم تكن مضطرة إلى التحرر منه، ولذلك 

فكر الرة وخضوعها للتاريخ، لكن في الذات المحرِّ  في سياق فلسفة التاريخ؛ يمكن إدراك التناقض بين قوةوعموما؛ 

اركس يمكن العثور على الإنسان الفاعل في تاريخه الخاص، ذلك أن ماركس يدفع الذات إلى عدم السوسيولوجي لم

ي قوانين الدولة من أجل التحرر، لأن تبعيتها للدولة خطوة في اتجاه العقل الكلي الذلالخضوع لا لقوانين الرأسمالي ولا 

، أما تحقيق مزيد من التحرر الذي يتحول إلى إيديولوجيا تكرس الاستغلال الطبقي ابتلع الذات باسم القانون والعقل

يتجلى في البروليتاريا المبدعة والمناضلة في حركة عمالية فاعلة منعتقة من أي الذي الوعي الطبقي، صناعة ب يحدثف

بق رؤيته الحداثية بالفردانية، فالإنسان الذي يتحدث عنه إنسان هيمنة إيديولوجية فردانية، لأن ماركس لا يطا

، بمعنى تكون الذات فاعلا اجتماعيا بوعيها بانتمائها الطبقي الذي يقيها (87 .ن ص2010)تورين،  الاجتماعي بالأساس

في حدود التعرض للاستغلال والاستلاب أو الاغتراب، وعليه فالفاعل الاجتماعي ليس فردا بل إنسانا يتحرك 

 سوسيواقتصادية ووعي إيديولوجي وسياس ي، إنما يتحقق كذات فاعلة كلما استنفذ الوجود البورجوازي إمكانياته.

استمر النقد الفلسفي للأنا ولوهم العقل مع انتصار نيتشه للجسد والرغبة وقوله في كتابه "العلم المرح" بفكرة موت 

التي تعادل موت الميتافيزيقا وما تعنيه من أفول هيمنة العقل والأفكار ، و (132 .، ص1993)نيتشه،  الإله ونحن قتلته

دين الذات كسجد وتحث الإنسان إلى قمع رغباته  الاجتماعية والأخلاقية والدينية لفلاسفة الأنوار ورجال الدين والتي تُ

إنسان أرقى وإرادة القوة عوض تتهمه بالخطيئة والذنب، والبديل النتشوي هو س وإلا فإنها وغرائزه حتى يصبح فاضلا، 

العبد وقيم الاستسلام، والدفع بالجسد إلى مستوى العقل؛ والصيرورة عوض الكينونة... هذا هو طريق الحداثة عنده 

وليست هي الكوجيطو الذي يقص ي الرغبة  ،تتولد فيه الذات الفاعلة التي ليست قبولا وخنوعا بالمنطق المسيحي

والحفاظ على البقاء ليس بمنطق تغليب العفة على الشهوة انسجاما مع الأفضل  اختيار قدرة على الوالجسد، بل هي 

 المثل الأعلى الزهدي الذي أشار إليه في "جنيالوجيا الأخلاق"، بل بقيم الإنسان الأرقى. 

 في نفس السياق جاء التحليل النفس ي الفريدي كانقلاب أخر ضد الكوجيطو حينما طالب بتفادي إعطاء أهمية

للشعور لأن اللاشعور هو الواقع النفس ي الحقيقي للذات، فالنشاط النفس ي للذات يقوم على جوانب جنسية وغرائزية 

مكبوتة، بل والشعور الإنساني ليس إلا جزء من اللاشعور بما هو قوة خفية متحكمة في الشعور سماه آلان بالملاك 



ISSN :  
 
 
 

74 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ى تطابقها مع نفسها، بل على تناقض بين مبدأ اللذة ومبدأ الشرير، وعليه فالفرويدية ترفض تأسيس هوية الذات عل

الأنا الأعلى، وبجموح شهواني -المثال، بين الهو والأنا الأعلى، وهو تناقض يجد فيه الأنا نفسه محاصرا بسلطة القانون 

وأيضا للحياة  للهو، ووسط هذا الصورة الفرويدية التدميرية للذات تظهر أهمية التنويم المغناطيس ي لتعافي الفكر،

 النفسية للمجتمع الرأسمالي بما هو مجتمع تملك لا مجتمع ذوات فاعلة.   

هذا الهجوم العنيف الذي قام به ماركس ونيتشه وفرويد ضد قوائم الحداثة الغربية كالأنا والعقلانية وعدم 

مدخل اعتماد الذات كأداة لتحليل التناقض، ستستثمره السوسيولوجيا منذ بداية القرن الماض ي للتفكير في الحداثة من 

علاقة الفرد بالمجتمع من زاوية اعتبار الفرد عضوا ذائبا في المجتمع خاضعا لنسقه وللهوية، أو من جهة اعتبار الذات 

مسؤولة عن اختيارها وتصنع قدرها وتجربتها، وتحدد شكل الذات الجماعية في حركات اجتماعية، لذلك ربطت 

، أي تذويت الذات مسار ومستقبل الحداثة بالذات والبينذاتية في سياق نقد العقل الأداتي السوسيولوجيا المعاصرة

ونعني بالذات سوسيولوجيا اتصال الفرد مع نفسه ووعيه الذاتي وقدرته على الإبداع والتواصل والانخراط، والتوتر 

، وألان تورين بالفاعل  Interpersonnelةيوالالتحام بين أنا والأنا الذي يعطينا ما سماه هوسرل وهابرماس بالبينذات

إلى حقوق الإنسان، ومن الأنا والفردية والأنانية نتقال واضح من السيادة لا د بكيفية ما يالذات تجستذويت الاجتماعي، ف

الأخلاقية إلى دفاع الأنا عن الذات الأخرى رغم الاختلاف، وربما هذا التصور ينقلنا من المستوى العقلي للحداثة إلى الثورة 

 "sources of the self"والتواصلية في مسار الحداثة، فتشارلز تايلور مثلا ربط في كتاب كبير له عنوانه منابع الذات 

الحداثة بتكون الذات الفاعلة التي نشعر بها من الداخل أي تجعلنا كائنات لها أعماق داخلية بمعنى أننا ذوات، وبين 

، وربط الذات بالأخلاق في نظره هو الطريقة الأنجح لفهم (35-34 .، صص2014لور، )تاي معاني الذات ورؤى أخلاقية

 ظاهرة الحداثة، وللانعتاق من مؤيدي الحداثة غير المقيدين بش يء.

 خلاصة

، ، وفيه ال مع وال ضده ما قبل وما بعديلم تنطلق هذه الدراسة من مقدمة ولم تنتهي إلى خاتمة، لأننا أمام موضوع ف

فكير في الحداثة يجب أن يستحضر التنوع الثقافي والتاريخي للمجتمعات، مع رفض تطويق الفرد بنموذج أو نسق ولأن الت

ر الحداثة منزعا إيديولوجيا، فالقول بوجود حداثة واحدة مغامرة سوسيولوجية، لكن القول  نظري وأخلاقي محدد يصَيِّ

بين الحداثة والتحديثات خطر على مجتمعات تجعل بناها بأنماط عدة من التحديثات أمر قريب من الصواب، والخلط 

 التقليدية منبع حداثتها، وهذا واضح مثلا في علاقة الثقافة الكونفوشيوسية بالتقدم الصيني في العصر الراهن.

الخيار الحداثي الفعلي هو الخيار الفردي والاجتماعي الذي يستطيع التوفيق بين الخصوص ي والكوني، حيث لا يظهر 

حدهما كعنصر خطر على الأخر، وهو ما يمنح الفرد والمجتمع روحا جديدة في سياق حفظ التماسك الاجتماعي، وخلق أ

فاعل اجتماعي قادر على الفعل الحر داخل النسق، وهذا لا يعني التخلي عن الاجتماعي والانتصار للفردي، كما لا يعني 

، أي في سياق عدم اعتبار الذات انغلاقية قل في السياق الاجتماعيهيمنة الاجتماعي على الفاعل، بل تعني الفرد المست

 الفرد على نفسه، بل على الخصائص المشتركة بين الأنا والآخر، وبين الأنا والنحن.

إن تحقيق توازن اجتماعي بين رغبات الفرد وبنية المجتمع سبيل نحو تعزيز سبل تخفيف حدة التوتر بين الإنتاج 

أو بين الوعي الفردي والنحن، يجعل هذا السبيل جعل الفرد حرا مندمجا في أنظمة  الفاعل والتنظيم،وبين  والاستهلاك،



ISSN :  
 
 
 

75 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

اجتماعية واقتصادية، أما فقدان التوازن بين الأنا والنحن فنتيجته أزمات هوياتية وقلق وتوتر اجتماعي ونفس ي يعيق 

جتمعية لا تتحدد داخل الفرد بل داخل العلاقات في ديمومة المجتمع الحديث نحو الاستزادة من الحداثة، فالهوية الم

طغى عليه الفردانية، فهيمنة الفرد أو هيمنة المجتمع ستتسبب في قلق معاصر وانغلاق اجتماعي، تالعالم المعاصر الذي 

اصر ولعل توجه نوربت إلياس نحو الدفاع على أطروحة مجتمع الأفراد كتوجه سوسيولوجي يجنب المجتمع الحداثي والمع

 من الوقوع في مهالك الفردانية أو هيمنة النسق.

إن التفكير في الحداثة اليوم يجب أن يستحضر علاقة الذات بالصورة والمجتمع الرقمي والفردانية الجديدة وجدالات 

لفاعل الحرية في زمن المجتمع المتعدد بلغة برنار لايير، خاصة وأن اليوم توجد نظرية في علم الاجتماع تسمى نظرية ا

لات التي يعبرون االشبكة، نظرية تدفع الباحث إلى إدراك التشابكات والترابطات بين الفاعلين من خلال استحضار المج

فيها عن أنفسهم، وأنماط المراقبات على الأفراد التي يقدمها الذكاء الاصطناعي والتطور الرقمي للأنظمة على الأفراد، 

التي يحققها التسارع الرقمي اليوم، مع ذلك التكنولوجيا المتطورة هي في الأصل فرغم هوامش الحرية والسرعة واللذة 

عين تكنولوجية للمراقبة والإخضاع والتي يجب تشخيصها في سياق شمولي يربط الاستهلاك بالرقمي بل التنمية وحرة 

لذكاء الاصطناعي يقدم نفسه الفاعل بالرقمي، واستهلاك الرقمي بتداعياته الصحية والاجتماعية والأمنية، وعليه فا

اليوم كثورة تخدم الإنسان، غيرها أنه في العمق هو صيغة متطورة جدا في المراقبة، وهي قضايا تعكس تحولا منهجيا 

 وتحولا منهجيا وإبيستيميا في فهم الأنثروبولوجيا والسوسيولوجيا للحداثة.

افيا   بيبليوغر

ولوجيا، ترجمة حجاج أبو جبر، تقديم ساري حنفي، ابن النديم التفكير سوسي(، 2023) ، ت.وماري  ، ز.باومان -

 .1للنشر والتوزيع ودار الروافد الثقافية ناشرون، ط 

الحداثة السائلة، بيروت/الدار البيضاء، ترجمة حجاج أبو جبر، الشبكة العربية للأبحاث (، 2009) ،ز.باومان -

  .3والنشر، ط 

ث، ترجمة شوقي جلال، مراجعة صدقي حطاب، سلسلة عالم تشكيل العقل الحدي (،1984، ك. )برينتون  -

  .82المعرفة، ع 

ن الهوية الحديثة، ترجمة حيدر حاج إسماعيل، بيروت، المنظمة العربية يمنابع الذات تكو (، 2014) ، ت.تايلور   -

 . 1للترجمة، ط 

 .أفريقيا الشرق نقد الحداثة، ترجمة عبد السلام الطويل، مراجعة محمد سبيلا، (، 2010) ، أ.ورينت -

 . 2من الكائن إلى الشخص، مصر، دار المعارف، الجزء الأول، ط  (1962، م ع. )الحبابي -

منشورات الاختلاف وكلمة، ترجمة محمد جديدي، ماكس فيبر ومفارقات العقل الحديث، (، 2009) ، ف.راينو -

 .1ط 

ة والإسلام، ترجمة أحمد زايد، المركز القومي المجال العام الحداثة الليبرالية والكاثوليكي (،2021، أ. )سالاتورى -

 .1للترجمة، ط 



ISSN :  
 
 
 

76 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

فرنس ي/عربي، -موسوعة المفاهيم الأساسية في العلوم الإنسانية، عربي/إنكليزي (، 2017) .وأخرون، م، سبيلا -

 .منشورات المتوسط والمركز العلمي العربي للأبحاث والدراسات الإنسانية

 رجمة أحمد الشيباني، بيروت، منشورات دار مكتبة الحياة، الجزء الأول،تدهور الحضارة الغربية، ت ، أ.شبنغلر -

أجمل قصة في تاريخ الفلسفة، ترجمة محمود بن جماعة، لبنان/مصر، دار  (،2015، ك. )كبلياي و ، ل.فيري  -

 .1التنوير، ط 

سبيلا، الرباط، تشكل الأنا، ضمن كتاب جماعي تساؤلات الفكر المعاصر، ترجمة محمد (، 1987) ، ك.لاكامبان -

 .دار الأمان

( موسوعة لالاند الفلسفية معجم مصطلحات الفلسفة النقدية والتقنية، ترجمة خليل أحمد 2012لالاند، أ. ) -

 خليل، بيروت، دار عويدات للنشر، المجلد الثاني.

 .1موسوعة علم الاجتماع، الدار العربية للموسوعات، ط (، 1999) ، إ.محمد الحسن -

  .1العلم المرح: ترجمة وتقديم حسان بورقية ومحمد الناجي، أفريقيا الشرق، ط  (،1993، ف.)نيتشه -

 .القول الفلسفي للحداثة، ترجمة فاطمة الجيوش ي، منشورات وزارة الثقافة، دمشق (،1995، ي. )هابرماس -

لأرض، دار تأملات ديكارتية المدخل إلى الفينومينولوجيا، بيروت، ترجمة تيسير شيخ ا(، 1958) ، إ.هوسرل  -

 .بيروت للطباعة والنشر

- (2013) Le dictionnaire des sciences humaines, sur la direction de Jean-François Dortier, éditions 

Sciences Humaines. 

- Bennett, T, Grossberg, L, and Meaghan, (2005) New Keywords: A Revised Vocabulary of Culture 

and Society; by Blackwell Publishing Ltd, Oxford; First published. 

- Boudon, R. et Bourricaud, F. (2011), Dictionnaire critique de la sociologie , Quadrige Picos poche, 

PUF, 4e éditions, 3e tirage octobre 2018. 

- Crozier, M, (1970), la société bloquée, éditions du seuil, Paris. 

- Crozier, M. et Friedberg, E. (1977) ; L’acteur et le système, éditions du Seuil. 

- Dubet, F . (2016) , sociologie de l’expérience, édition du Seuil. 

- Horkhimer , M. Adorno, T. (1974), la dialectique de la raison fragments philosophiques , traduit 

de l’allemand par Eliane Kaufholz , éditions Gallimard,  

- Monod, J C . (2012), qu’est-ce qu’un chef en démocratie? politiques du charisme; édition du Seuil. 

- Rocher, G. (1968), introduction à la sociologie générale l’organisation sociale, Paris, éditions 

HMH. 

- Touraine, A . (2013) ,  la fin des sociétés ; édition du Seuil. 

 



ISSN :  
 
 
 

77 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

The Reality of Thought in the Islamic Context 

Mohamed RIda El-Hadhri 

Ministry of National Educatio  

p. El hardi.mr@gmail.com 

             

Published Accepted Received 

 2026/02/09 2026/01/ 31  

DOI  :  

 

Abstract 

 Humans often ponder the true meaning of various commonly used terms and 

concepts, and don't stop there; they try to grasp the actual relationship between these 

terms. This is crucial in the field of knowledge and human development, as it helps 

individuals understand the essence of things by delving into their depths and refining 

their understanding. 

One such term frequently used in general thought, particularly among researchers in 

Islamic and educational fields, is "thought" (fikr). This term is often surrounded by 

misconceptions and sometimes misused, deviating from its true meaning. 

Through this research, I aim to uncover the true nature of "thought" by asking: What 

is thought, and what is its significance and framework in the Islamic context? 

Key words: thought, intellect, heart, significance, framework, Islam 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

78 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 حقيقة الفكر في الحقل الإسلامي

 محمد رضا الحضري  الباحث:

 وزارة التربية الوطنية

p. El hardi.mr@gmail.com 

  ORCID : 1 حساب 

 

 تاريخ النشر تاريخ القبول  تاريخ الاستلام

2026/01/13 2026/02/09 2023/…/… 

DOI : 

 

 ملخص

داولة، ولا يكتفي بذلك، بل يحاول الوقوف طالما يتساءل الإنسان عن حقيقة المفاهيم الاصطلاحية للعديد من المفردات المت

له في الحقل المعرفي وبناء الإنسان؛ إذ يساعد  اعلى حقيقة العلاقة الموجودة بين هذه المصطلحات. وهو أمر له من الأهمية م

 المرء للوقوف على حقيقة الأشياء بعد سبر أغوارها وتنقيح ما علق بالأذهان من مفاهيم حولها. 

حات التي تتداول بكثرة في الفكر عامة، وبين الباحثين في الحق التربوي والإسلامي خاصة، مصطلح الفكر؛ ومن تلك المصطل

وهو مصطلح تشوب حوله عدة شوائب، وفي بعض الأحيان يوظف توظيفات خارجة عن سياقه ومخالفا لحقيقة معناه... ولهذا 

 السؤال التالي: ارتأيت من خلال هذا البحث الوقوف على حقيقته، من خلال طرح

  الإسلامي؟ما حقيقة الفكر، وما أهميته وضوابطه في الحقل 

 الإسلام -الضوابط  –الأهمية  –القلب  –العقل  –الفكر  الكلمات المفتاحية:

 

 

 

 

 

https://orcid.org/


ISSN :  
 
 
 

79 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

  مقدمة

طالما يتســاءل الإنســان عن حقيقة المفاهيم الاصــطلاحية للعديد من المفردات المتداولة، ولا يكتفي بذلك، بل يحاول 

عقل صـــــــــطلحات. وهو أمر له من الأهمية ما له في الحقل المعرفي وبناء الوقوف على حقيقة العلاقة الموجودة بين هذه الم

  .الإنسان؛ إذ يساعد المرء للوقوف على حقيقة الأشياء بعد سبر أغوارها وتنقيح ما علق بالأذهان من مفاهيم حولها

مي خاصــة، مصــطلح ومن تلك المصــطلحات التي تتداول بكثرة في الفكر عامة، وبين الباحثين في الحق التربوي والإســلا 

الفكر؛ وهو مصـــــــــــــطلح تشـــــــــــــوب حوله عدة شـــــــــــــوائب، وفي بعض الأحيان يوظف توظيفات خارجة عن ســـــــــــــياقه ومخالفا 

، من خلال ، دراســــــــــــة مصــــــــــــطلح الفكر والوقوف على بعض مفاهيمهلحقيقة معناه... ولهذا ارتأيت من خلال هذا البحث

 :التاليالإشكال 

 في الحقل الإسلامي؟الفكر، وما أهميته وضوابطه مفهوم ما 

وقد ســــــــــــلكت في هذا البحث منهجا اســــــــــــتقرائيا تحليليا؛ أي تتبع واســــــــــــتقراء ما قيل عن مصــــــــــــطلح الفكر وما تعلق به 

العلاقــات  المفــاهيم وســـــــــــــبر أغوارهــا، مع بيــانمفــاهيم من خلال معــاجم أهــل اللغــة والاصـــــــــــــطلاح، ثم العمــل على تحليــل 

 .في الفكر الإسلاميها الموجودة بين

 هذا البحث على محاور ثلاثة: بنيو 

 الوقوف على مفهوم الفكر والعقل والقلب والعلاقة الموجودة بين تلك المصطلحات. :الأول 

 .دراسة تلك المصطلحات قرآنيا مع بيان العلاقة الموجود بينهم الثاني:

 .في الحقل الإسلاميوضوابطه بينت فيه أهمية الفكر  الثالث:

ديد من الدراســــــــات في الموضــــــــوع، منها على ســــــــبيل المثال لا الحصــــــــر، " مفهوم العقل ويعد هذا البحث من ضــــــــمن الع

والقلـب في القرآن والســـــــــــــنـة" لمحمود علي الجوز. وقـد جـاء هـذا البحـث تـأكيـدا لمـا ذكره الجوز مع تفصـــــــــــــيـل وتـدقيق أكثر 

 للمفاهيم والعلاقات.

 صلته بالعقل والقلبالفكر؛ مفهومه و  - 1

 مفهوم الفكر: 1-1

رَ، ويعني تردّد القلب في الشــــــ يء، يقال: تفكر، إذا ردّد قلبه معتبرا للغةاالفكر في 
َ
وتردّد القلب  (،4/446ابن فارس. ) من فك

فيقال: الفكر ترتيب أمور في الذهن يتوصــــــــــــل بها إلى مطلوب  ،(65 /5 .ابن منظور ) يكون بالتأمل وإعمال الخاطر لطلب المعاني

ر جولان تلـك القوة بحســـــــــــــــب نظر العقـل علمـا أو ظنـا؛ فـالفكر قوة مطرقـة للعلم
ُ
ــــــفهـاني. ص  ) إلى المعلوم، والتفك ــ ــ ــ ــ ــ  ،( 384الأصـ

 وترتيب ما يعلم ليصــــــل به إلى مجهول. فالفِكرُ يســــــتعمل في الأمور المعنويّة، وهو فركُ الأمور وبحإُها للوصــــــول إلى حقيقتها

  .(2/698أنيس. )



ISSN :  
 
 
 

80 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

ـــطلاحأما في  ــ ــ ــــــــــــــــــــــه814لتفكر، وقد عرفه الإمام الجرجاني )ت؛ فهو مصــــــــدر، ومشــــــــتقاته كثيرة، ومنها االاصـ ( بقوله:" ـ

هو الشــــ يء الوحيد الذي و  فقد حدده في قضــــية القلب، ؛ (66ص . الجرجاني) تصــــرف القلب في معاني الأشــــياء لدرك المطلوب"

 يستطيع المرء أن يدرك به المطلوب؛ أي ما يبتغيه من حقائق معنوية.

التفكر والكشـــف عن الحقيقة،  ضـــية العقل، باعتباره الوســـيلة لعمليةوعُرف التفكر كذلك بتعريف آخر حدد في ق

 )(، حيث قال:" جولان العقل في طريق اسـتفادة علم صـحيح"ـــــــــــــــه1393بن عاشـور )تاوقد ذهب إلى هذا الإمام الطاهر 

 (.4/244ابن عاشور. 

عقــل والقلــب معــا، وإلى هــذا وهنــاك من حــاول الجمع بين الأمرين في التعريف، فجعــل من التفكر دالا على حقيقــة ال

ـــــــه1437ذهب طه جابر العلواني )ت التفكير: "اسم لعملية تردد القوى العاقلة المفكرة في الإنسان، سواء أكان  :( بقولهـ

قلبا أو روحا أو ذهنا، بالنظر والتدبر لطلب المعاني المجهولة من الأمور المعلومة، أو الوصـــول إلى الأحكام، أو النســـب بين 

   (.27العلواني. ص )الأشياء"

غير أن طه جابر أدرج الروح ضــــــــــمن القوة المفكرة، وكونها وســــــــــيلة من وســــــــــائل عملية التفكر، والأســــــــــلم هو الاكتفاء 

ــــــــــــــه505تيقول الغزالي )، بجانبي القلب والذهن؛ لأن الروح هي الأصل والمنطلق لكل العمليات الفكرية (: " وكل الأعضاء ـ

الغزالي.  )وأعنى بالروح المعنى الذي يدرك من الإنسان العلوم، وآلام الغموم، ولذات الأفراح" ؛اآلات والروح هي المستعملة له

4/494.) 

ا يجعلان العقـل والقلـب المحورين مـإذن؛ فكـل من المفهوم اللغوي والاصـــــــــــــطلاحي يشـــــــــــــتركاـن في حـد الفكر؛ إذ كـل منه

أو ينتج فكرا. كما أن العمليات التفكيرية التي يقوم بها الأســـــــــــاســـــــــــين لعملية التفكر، وبدونهما لا يســـــــــــتطيع المرء أن يفكر 

 بالحواس، كما سيتضح لاحقا. االعقل والقلب تسمى تفكرا، وإن كان مصدر تفكيرهما متعلق

 صلة الفكر بالعقل:  2-1

 ييزفي مفهومــه اللغوي يــدور حول معــان عــدة؛ منهــا الحجر، النهى، العلم، الإدراك، المنع، الملجــأ، القلــب، التمالعقــل 

وهي معان لها صـــــــــــــلة وثيقة بالفكر، ويجمع كل مقوماته التي يعتمد عليها في عملية الكشـــــــــــــف عن  (؛459-11/458 .ابن منظور )

الحقيقــة وإدراكهــا، فهو يجعــل من الفكر قوة في إدراك العلم، ومهيــأ لقبولــه، وملجــأ لــه في إدراك الحقــائق، والاطمئنــان 

. كل هذه المعاني نجدها حاضــرة في مفهوم العقل بامتياز، وذلك حتى يصــل الفكر ..إليها، ومحصــنا له من القوع في المزالق

 إلى مرتبته التي حددت له في كشف الحقيقة وإدراك المطلوب. 

ـــــــــــــــــــ471عرفه الجرجاني )ت ،الاصــــــطلاحي في مفهوم العقلو  بكونه: "جوهر مجرد يدرك حقائق الأشــــــياء والغائبات  (هـ

وعرفه (، 87الجرجاني. ص) شاهدة؛ وهو محله الرأس أو القلب على خلاف في ذلك"بالوسائط، ويدرك المحسوسات بالم

  (.1/16. ه1417، ")المرس ي( بقوله: " الإمساك عن القبيح، وقصر النفس وحبسها على الحسنـه216الأصمعي )ت

لوســـــــــــــــــائط أو أن العقــــل يــــدور على أمر واحــــد هو الإدراك، وهــــذا الإدراك يكون إمــــا بــــا نتجوبتــــأمــــل التعريفين نســـــــــــــت

كما تحصـــل عملية  ،المحســـوســـات، والمراد بالوســـائط؛ العمليات العقيلة الداخلية التي من خلالها ندرك حقيقة الأشـــياء



ISSN :  
 
 
 

81 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

الإدراك كذلك بالمحسـوسـات. غير أن مصـدر العقل قد اختلف في حقيقته العلماء؛ فمنهم من قال مصـدر ذلك الدماغ، 

 .ومنهم من قال مصدره القلب

معي ينحو نحوا آخر في تحديد حد العقل، فقد نقله من الإدراك إلى العمل، وكأنه يخبرنا عن نتيجة ثم وجدنا الأصــــــــــــ 

العقــل ومــا يجــب أن يصـــــــــــــــل إليــه؛ وهو العمــل بمــدركـاـتــه ومــا اكتشـــــــــــــفــه من حقــائق علميــة، ولهــذا نجــد الكثير من الأئمــة 

 ية.يجعلون التلازم بين العلم والعمل، ولا شك أن العلم من المدركات العقل

فمن خلال هذه المفـاهيم التي حددناها للعقـل ســـــــــــــواء من النـاحيـة اللغوية أو الاصـــــــــــــطلاحيـة تتضـــــــــــــح حقيقـة العقـل 

وصـــلته بالفكر، الصـــلة التي لا تخرج على ما وقفنا عليه في حديثنا عن الفكر؛ وهي أن العقل عملية من عمليات التفكر، 

حتوي على عدة عوامل للإدراك، والتي حددت في أمرين؛ الوســـــائط ولولا العقل لما اســـــتطاع الإنســـــان أن يفكر، والعقل ي

والمحســـــــــــوســـــــــــات، والتي بدورها لا تخرج عن علمين؛ ضـــــــــــروري أو نظري... أما الجانب العملي فهو متعلق بمقصـــــــــــد الفكر 

 والغاية من العمليات العقلية المتعددة.

 صلة الفكر بالقلب:  3-1

بين الحقيقة والمجاز. والمعنى الذي سنخصصه بالحديث، هو ما له  معان لغوية كثيرة، وهذه المعاني تتقلب للقلب

( ـه207صلة بموضوع الفكر ومشتقاته ومرادفاته. ومن المعاني التي أطلقت على القلب وسمي به؛ العقل، يقول الفراء )ت

مْعَ )) في قوله تعالى: ى السَّ
َ
ق
ْ
ل
َ
وْ أ

َ
بٌ أ

ْ
ل
َ
هُ ق

َ
 ل
َ
ان

َ
ن ك

َ
رَى لِم

ْ
ذِك

َ
لِكَ ل

َ
هِيدٌ إِنَّ فِي ذ

َ
أي؛ عقل، قال: "  [37 :آية ،ق :سورة] (( وَهُوَ ش

وجائز في العربية أن يقول: ما لك قلب، وما قلبك معك، يقول: ما عقلك معك. وأين ذهب قلبك؟ أي: عقلك. وقال غيره: 

هُ ))  لى:( في قوله تعاـه311ونفس المعنى ذهب إليه الزجاج )ت (،4/70. ")الزبيديلمن كان له قلب، أي: تفهم وتدبر
َّ
إِن وَ

( 
َ
ين ِ

َ
عَالم

ْ
ِ ال

نزِيلُ رَب 
َ
ت
َ
مِينُ )192ل

َ ْ
وحُ الأ زَلَ بِهِ الرُّ

َ
نذِرِينَ )193( ن

ُ ْ
 مِنَ الم

َ
ون

ُ
ك
َ
بِكَ لِت

ْ
ل
َ
ىٰ ق

َ
، الشعراء[ :]سورة ((194( عَل

 (687 /1ابن منظور.  )"معناه نزل به جبريل  عليك، فوعاه قلبك، وثبت فلا تنساه أبدا"

ب وعاء للمعرفة ومقرا للاستيعاب والوعي والذكاء، وفي حالة إذا لم يقم بوظيفته يتم وصفه بالعمى فقد جعل من القل

عن الصواب وعمية القلب على فعلة فيهما، وقوم  عميهوالجهل، وفي اللغة يقال: "رجل عمي القلب أي جاهل، وامرأة 

لجهل هما بمثابة غشاوة تقع على القلب ولا شك أن العمى وا(، 219. ص")الرازي عمون وفيهم عميتهم؛ أي جهلهم

عن الغشاوة: " ما يتركب على وجه مرآة القلب من الصدأ، ويكل عين البصيرة،  (471فيصدأ، يقول الإمام الجرجاني )ت

 (162. ص ")الجرجانيويعلو وجه مرآتها

" النفس  لون فيه:يقو على لسان الحكماء تعريفا  هـ(471)ت أما عن مفهوم القلب اصطلاحا فقد ذكر الجرجاني

فقد جعل الحكماء من القلب  ( ؛178. ص )الجرجاني" ...الناطقة والروح باطنه، والنفس الحيوانية مركبة وهي المدرك

وسمي هذا الإدراك في الإنسان بالروح التي تعد حقيقة مرتبطة بكل الأعضاء  ،محل الإدراك، وأنه هو المخاطب في الانسان

  ر الغزالي سابقا.كما ذكبما في ذلك القلب، 



ISSN :  
 
 
 

82 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

فمن خلال هذه المفاهيم اللغوية للقلب، خاصة المفهوم المتعلق بالعقل، يتضح مدى الصلة اللغوية التي أشرنا إليها 

في مفهوم الفكر؛ فما القلب سوى وعاء لمجموعة من عمليات التعقل التي يعرف بها العقل وينشط لها، بل يكاد يختص 

 .ب كذلك محلا لخصائص العقل، أو يمكن الادعاء أنه العقل نفسهبها، لولا أننا وجدنا من القل

دور العقل وإسهامه في هذا الإنتاج المعرفي والكشف اليقيني، غير أن الذي يجب التأكد منه هو  ولا يعني هذا نفي

نتاج كذلك مدى صلة العقل بالقلب؛ هل دور العقل مستقل في هذا الاسهام الفكري الذي يقوم به؟، أم أن إسهامه هو 

 القلب.؟لتلك العمليات الفكرية التي يحتويها 

 صلة العقل بالقلب:  4-1

"وجهان لعملة واحدة، وهما في لقائهما أشبه ما يكونان باليدين تغسل إحداهما  عند الجرجاني العقل والقلب

يتعلق بعلاقتهما  وقد أثبتنا بلا شك هذه الصلة بينهما بش يء من التفصيل فيما ،(152الجرجاني. ص  )"...الأخرى"

بالفكر، وقد توصلنا إلى أنهما محورا العمليات الفكرية. كما اتضح أن القلب على صلة قوية بالفكر من العقل. وزيادة في 

 تأكيد هذه الصلة، فقد اتضح أنهما على علاقة في أمرين:

؟، وعند البحث وجدنا بمعنى هل يشتركان في محل واحد، أم أنهما مفترقان عن بعضهما البعض ؛من حيث المحل

عند تعريفه للعقل بقوله:  هـ(471)ت اختلافا بين العلماء في تقرير هذه الحقيقة، وقد أشار إلى هذا الخلاف الجرجاني

بمعنى أن هناك من يجعل من القلب محلا  ؛(09/309ابن تيمية.  )"وهو محله الرأس أو القلب على خلاف في ذلك"

عنه ومحله الرأس. وهذا الخلاف سيتضح أكثر من حيث الحقيقة والأسباب في المحور للعقل، وهناك من يجعله مستقلا 

 الخاص بموقف الشريعة من هذا كله.

حسم هذا الأمر متعلق أساسا بحسم و بمعنى هل المدركات تتم عن طريق القلب أم العقل؟،  ؛من حيث الإدراكو 

توي على المعقولات، وإلى هذا المعنى أشار ابن تيمية الخلاف في محل العقل، فإذا كان محله القلب فلا شك أنه يح

( بقوله:" فصلاح القلب وحقه، والذي خلق من أجله، هو أن يعقل الأشياء، لا أقول أن يعلمها فقط، فقد ـه726)ت

ه في يعلم الش يء من لا يكون عاقلا له، بل غافلا عنه مُلغيا له، والذي يعقل الش يء هو الذي يقيده ويضبطه ويعيه ويثبت

عبد الباقي. ص  )قلبه، فيكون وقت الحاجة إليه غنيا، فيطابق عمله قوله وباطنه ظاهره، وذلك هو الذي أوتي الحكمة"

فقد جعل من القلب مركز العمليات العقلية، وقد فرق بين علم الش يء وتعقله؛ بمعنى أن الإنسان قد يعلم  (؛525

الإثبات والتقييد، وهذا هو الش يء الذي يورث العمل؛ لأنه يصطحب حقيقة الش يء ولكن قد لا يعقلها من حيث الضبط و 

 العلم والعمل معا، وهذا هو لب التعقل.

أما إذا كان العقل محله الرأس، فلا شك أنه على صلة بالقلب؛ لأن هذا الأخير قد اتضح فيما سبق مدى صلته 

ت أن صلة القلب بالفكر أكثر من صلته بالعقل. وحتى بالفكر، بل ما الفكر إلا نتاج لمدركات عقلية وقلبية معا، كما ثب

 تتأكد هذه الحقيقة بجلاء، نقف على حقيقتهما في المفهوم القرآني. 

 الفكر والعقل والقلب قرآنيا: -2



ISSN :  
 
 
 

83 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 : قرآنياالفكر  2-1

ابن عاشور. ) باحثين عن مادة )فكر( نجدها تكررت نحو ثماني عشرة مرة الكريم عندما نقلب صفحات القرآن

رَ )) لها بصيغة المضارع، باستثناء آية واحدة جاءت فيها بصيغة الماض ي، وذلك في قوله تعالى:ك (7/58
َّ
ك
َ
هُ ف

َّ
إِن

رَ  دَّ
َ
استمرارية التفكر وعدم انقطاعه، وهذا إن دل على ش يء إنما يدل على الحث القرآني ب ،[18 :آية ،المدثر :]سورة(( وَق

للإشارة إلى تفكير  ،: "وجيء التفكير بالصيغة الدالة على التكلف وبصيغة المضارعهـ(1393)ت يقول الطاهر بن عاشور 

 ( 21/79. ")الطبري شديد ومكرر 

ل المفسرين فيها، هذا من حيث المادة، أما من حيث المفهوم فإني تتبعت تلك الآيات التي وردت فيها مادة الفكر وأقوا

والذي يهمنا من هذه التفسيرات هو التفسير  ،القلب أو هما معا لعقل أوبافوجدتها لا تخرج عن أمرين؛ إما أنهم يفسرونها 

 الأخير الذي يجمع بينهما؛ لأنه يتوافق والمفهوم اللغوي والاصطلاحي العام الذي وقفنا عليه للفكر. 

( في هـ310)ت ينهما، على سبيل المثال لا الحصر، ما ذهب إليه الإمام الطبري ومن النماذج التفسيرية التي جمعت ب

رُ )) تفسيره لقوله تعالى:
َّ
ك
َ
ف
َ
وْمٍ يَت

َ
ق ِ
 
يَاتٍ ل

َ
لِكَ لآ

َٰ
هُ ۚ إِنَّ فِي ذ

ْ
ن ِ
رْضِ جَمِيعًا م 

َ ْ
مَاوَاتِ وَمَا فِي الأ ا فِي السَّ م مَّ

ُ
ك
َ
رَ ل

َّ
 وَسَخ

َ
 :]سورة((ون

 .لقوم يتفكرون في آيات الله وحججه وأدلته، فيعتبرون بها ويتعظون إذا تدبروها، وفكروا فيها""قال: ، [12 :آية ،الجاثية

 (21/79الطبري. )

مسلكين؛ مسلك عقلي يبحث عن الحجج والأدلة والبراهين، ومسلك قلبي يفكر في الفكر الطبري وظيفة  حصرفقد 

دى صلته بالفكر لغويا واصطلاحيا، واتضح أن العقل جوهر فالمسلك الأول قد بينا م، في ذلك تفكير الاعتبار والاتعاظ

يدرك المعارف عن طريق الحواس التي تعد المدخل الأساس والمعتمد الحقيقي للعقل لكشف حقيقة الأشياء، وبدونها لا 

فكرة؛ لأن وإذا كان الأمر كذلك فيلزم من العقل خلوه من القوة الم ،يستطيع العقل اكتساب المعرفة ولا إدراك الحقيقة

 هذه القوة لا تستطيع أن تجول في فراغ، بل هي متعلقة أساسا بالمعرفة، فبها ومنها يقع التفكر. 

حقيقة واضحة ومتجلية في الخطاب القرآني عند حديثه عن الفكر، وأول آية في الترتيب السوري، وفي سياق ي وه

 )) جل:كد هذه الحقيقة، يقول عز و ؤ حديإها عن الخمر والميسر نجدها ت
َ
رُون

َّ
ك
َ
ف
َ
ت
َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
يَاتِ ل

ْ
مُ الآ

ُ
ك
َ
ُ ل نُ اللََّّ ِ

لِكَ يُبَي 
َٰ
ذ
َ
ك

فالأمر بالتفكر في هذه الآية متعلق بجولان تلك القوة فيما ينتج من معارف عقلية عن  ؛ [217 :آية ،البقرة :سورة]((

يجد  ،قيقتهما المعرفية ويتفكر في ذلكطريق أفعال الحواس التي يتسبب فيها الخمر والميسر، فعندما يدرك الإنسان ح

الأمر يدور بين المنافع والمضار، ثم بعد ذلك يقوم بعملية الاستنتاج، فيجد أن المضار أقوى وأرجح، فيقرر بعد ذلك أن 

عمليات كلها نتاج للقوة المفكرة في ظل المعرفة التي يدركها العقل عن طريق ي وه، الحكم بالاجتناب هو المصلحة الكبرى 

يتضح لنا، وكذلك فيما سيأتي، أن العقل ليس هو الفكر وإنما جزء منه، إضافة إلى القلب الذي سنوضح ، فالحواس

 حقيقته ضمن القوة المفكرة.

وهذه الحقيقة القرآنية؛ أي جولان القوة المفكرة في المعرفة العقلية المكتسبة من الحواس، نجدها عامة في كل الآيات 

)فكر( والتي حددناها في ثماني عشرة آية، وحتى نتأكد من هذا العموم نود الوقوف على بعضها؛ ومنها التي وردت فيها مادة 

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura74-aya18.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura74-aya18.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/tabary/sura74-aya18.html


ISSN :  
 
 
 

84 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

يْ )) قوله تعالى:
َ
وتِيَ خ

ُ
دْ أ

َ
ق
َ
 ف

َ
مَة

ْ
حِك

ْ
 ال

َ
ت

ْ
اءُ ۚ وَمَن يُؤ

َ
 مَن يَش

َ
مَة

ْ
حِك

ْ
تِي ال

ْ
بَابِ يُؤ

ْ
ل
َ ْ
و الأ

ُ
ول

ُ
 أ

َّ
رُ إِلا

َّ
ك
َّ
ثِيرًا ۗ وَمَا يَذ

َ
 ،البقرة :]سورة(( رًا ك

وهي الآية الثانية بعد الأولى من حيث الترتيب القرآني للسور، وقد جاءت في سياق ضرب الأمثال والحث عن ، [268 :آية

ي والمعرفي كما سبق، والقوة المفكرة تعمل الإنفاق، ومعلوم أن الأمثال لها تعلق بالمحسوسات، وهي مدخل للتكوين العلم

ج من خلالها أن الحياة الدائمة المنعمة تتجلى في مرضاة الله تعالى وطاعته تستننضمن هذه المعقولات المعرفية الحسية، ف

أهل بالإحسان إلى خلقه والإنفاق عليهم من نعم الله تعالى، وإلا كيف سيكون حاله إذا أصيب بمثل البلية التي أصابت 

فكل هذا خطاب عقلي  ،الحاجة والخصاصة، ثم كيف سيتصرف وهو صاحب عيال إذا تحول حاله من الغنى إلى الفقر

 موجه لتلك القوة المفكرة حتى تستنتج أن الصلاح في عمل الخير والانفاق في سبيل الله تعالى. 

يْلِ ))  ثم نجد الأمر نفسه يطرد معنا في الآيات الأخرى كما في قوله تعالى:
َّ
فِ الل

َ
تِلا

ْ
رْضِ وَاخ

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قِ السَّ

ْ
ل
َ
إِنَّ فِي خ

بَابِ 
ْ
ل
َ ْ
ولِي الأ

ُ
ِ
 

يَاتٍ لأ
َ

هَارِ لآ فقد جاءت في سياق حديإها عن الكون وما فيه من آيات  ، [190 :آية ،آل عمران :]سورة(( وَالنَّ

هذه الآيات الكونية لها تعلق بعالم المحسوسات الخلق والإبداع التي تدل على عظمة الخالق سبحانه وتعالى، ومعلوم أن 

التي تتحول بدورها إلى علوم ومعارف يستقيها الإنسان عن طريق تلك القوة العقلية التي خص الله بها بني آدم، والتي عبر 

ب، وهو أحد مرادفات القوة العقلية
ّ
تعمل في ظل ثم يأتي دور القوة المفكرة ل، عنها الخطاب القرآني في نفس السياق بالل

 تلك المعارف، وذلك قصد الوصول إلى الحقيقة التي تتجلى في أن لهذا الكون خالق عظيم وحكيم مدّبر.

 العقل في المفهوم القرآني: 2-2

إذا تتبعنا الآيات التي وردت فيها مادة )العقل( نجد الأمر نفسه الذي تم تقريره سابقا؛ بكون القوة العقلية لها تعلق  

وأول آية من حيث الترتيب السوري التي وردت فيها ما اشتق  ،زء من القوة الفكرية وليست مرادفة لهابالحواس وأنها ج

  )) من مادة ) عقل(، قوله سبحانه وتعالى:
َ

لا
َ
ف
َ
ابَ ۚ أ

َ
كِت

ْ
 ال

َ
ون

ُ
ل
ْ
ت
َ
مْ ت

ُ
نت
َ
أ مْ وَ

ُ
سَك

ُ
نف

َ
 أ

َ
نسَوْن

َ
ِ وَت

بِر 
ْ
اسَ بِال

َّ
 الن

َ
مُرُون

ْ
أ
َ
ت
َ
أ

 
َ
ون

ُ
عْقِل

َ
فقد جاءت الآية في سياق حديإها عن بني إسرائيل، وحإهم على الإيمان والاستجابة  ، [43 :آية ،البقرة :]سورة((ت

لكنهم قوم لا يعقلون؛ لأنهم عطلوا  ،8، ففي ذلك يتحقق البر الذي هو توجيه رباني فيما أرسل به موس ى9لدعوة الرسول 

 المعرفة؛ فالعقل الوارد في الآية المراد به الفكر.القوة المفكرة فيهم رغم حضور القوة العاقلة الناتجة عن العلم و 

مْ )) ونفس الأمر نجده في الآية التي تلي الآية السابقة في الترتيب، وهي قوله سبحانه وتعالى: 
ُ
ك
َ
وا ل

ُ
مِن

ْ
ن يُؤ

َ
 أ
َ
مَعُون

ْ
ط

َ
ت
َ
ف
َ
أ

هُ مِ 
َ
ون

ُ
ِف
مَّ يُحَر 

ُ
ِ ث

مَ اللََّّ
َ

لا
َ
 ك

َ
نْهُمْ يَسْمَعُون ِ

رِيقٌ م 
َ
 ف

َ
ان

َ
دْ ك

َ
 وَق

َ
مُون

َ
وهُ وَهُمْ يَعْل

ُ
ل
َ
فقد  ،[74 :آية ،البقرة :]سورة ((ن بَعْدِ مَا عَق

جاءت الآية في سياق حديإها عن صلابة الكفر في قلوب أصحابه، وأن هذه الصلابة يستحيل تشبيهها بالحجارة؛ لأن هذا 

جتمع الإيماني في ذلك الزمان، الأخير يرجى نفعه، بل هو كذلك، بينما قلوب أهل الكفر ممن يرجى إيمانهم من قبل الم

يستحيل تليينها والانتفاع بها؛ لأنهم سمعوا وعقلوا، لكنهم لم يتفكروا؛ وذلك لأنهم عطلوا شيئا آخر يعتبر ضروريا في 

 القوة المفكرة؛ وهي القوة القلبية التي سيأتي الحديث عنها.

ن الفكر، والذي هو نتاج للحواس؛ فقد يعقل فقد اتضح من خلال الآيات التي سبقت؛ أن العقل ما هو إلا جزء م

ف عليه ويعلمه، لكن لن ينتفع بتلك المعارف على المستوى العملي. وهذه الحقيقة سنجدها الإنسان الش يء ويدركه ويتعرّ 

 القصد هو الإشارة لا التفصيل. عقل، ونكتفي بهذين المثالين؛ لأنّ معنا في كل آيات التّ 

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/katheer/sura2-aya269.html


ISSN :  
 
 
 

85 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 القلب في المفهوم القرآني:  2-3

 
ّ
نت تلك الصلة الوثيقة ضح سابقا مدى الصلة بين القلب والفكر من الناحية اللغوية وفي الاصطلاح العام، وتبيّ ات

 
ّ
 بينهما؛ فالقلب جزء لا يتجزأ من القوة المفك

ّ
رة عند بحإها عن الحقيقة. فبقي رة، وأنه الأصل في جولان تلك القوة المفك

ي، وسأكتفي بالحديث عن نفس الآيات التي أوردتها في الصلة بين العقل والفكر؛ الوقوف على هذه الصلة في المفهوم القرآن

 وذلك حتى تتجلى هذه الحقيقة بوضوح.

مْرِ ))  ، وهي قوله تعالى:الخمر والميسر الفكر في سياق الحديث عن ففي الآية الأولى التي تتحدث عن
َ
خ

ْ
 عَنِ ال

َ
ك

َ
ون

ُ
ل
َ
يَسْأ

يْسِرِ ۖ
َ ْ
لْ  وَالم

ُ
مٌ إِ  فِيهِمَا ق

ْ
بِيرٌ  ث

َ
افِعُ  ك

َ
عِهِمَا ۗ وَمَن

ْ
ف
َّ
بَرُ مِن ن

ْ
ك
َ
مُهُمَا أ

ْ
إِث اسِ وَ

َّ
  لِلن

َ
ك

َ
ون

ُ
ل
َ
ا وَيَسْأ

َ
  مَاذ

َ
ون

ُ
لِ  يُنفِق

ُ
وَ  ق

ْ
عَف

ْ
   ۗال

َ
لِك

َٰ
ذ
َ
  ك

ُ
ن ِ
ُ  يُبَي   اللََّّ

مُ 
ُ
ك
َ
يَاتِ  ل

ْ
مْ  الآ

ُ
ك
َّ
عَل

َ
  ل

َ
رُون

َّ
ك
َ
ف
َ
ت
َ
رك حقيقة المضرة الناتجة عنهما، تبين أن القوة المفكرة قد تد ، [217 :آية ،البقرة :]سورة((ت

غير أن اجتناب ذلك على المستوى العملي قد لا يتحقق، بل قد يرجح الإنسان الجانب النفعي الذي هو مرجوح على 

الضار الذي هو الراجح؛ وذلك ليس لأن القوة المفكرة رجحت ذلك، بل لش يء آخر غاب عن هذه القوة، فتم الترجيح غير 

 .ة الغائبة تتجلى، بلا شك، في الجانب القلبيالعقلاني، وهذه القو 

ولتوضيح ذلك أقول: لو أن القلب حضر في القوة المفكرة إلى جانب العقل لما حصل الفعل أو الترجيح الباطل، ولهذا  

 )) :قوله تعالىبب يعقالتجاء 
َ
رُون

َّ
ك
َ
ف
َ
ت
َ
الله تعالى  القلب؛ وكأن هذكير باليوم الآخر، وهو جزء من الإيمان الذي محلللت، ((ت

شبث بالفعل دون الترك لمجرد المنفعة الضئيلة قد تنفع الإنسان في الدنيا جزئيا، 
ّ
يشير إلى أن هذا الترجيح الباطل والت

 لكنه سيخسر الآخرة لارتكابه المضار الناتج عنهما، الخمر والميسر، والذي يعتبر الراجح. 

هو جزء من القوة المفكرة، بل هو الأساس فيها وبحضوره  وهذا الخطاب التذكيري موجه بالأساس إلى القلب الذي

يحضر المقصد الأسمى من الحقيقة المكتشفة من القوة المفكرة، والذي يتجلى في المستوى العملي؛ إذ لا قيمة لكشف 

 القلبي. الحق والتعرف عليه دون العمل به، ولهذا وجدنا العديد من المفسرين يفسرون التفكر الوارد في الآيات بالنظر

مْ ))  ثم عندما نتأمل كذلك الآية الثانية التي أوردتها سابقا، وهي قوله تعالى: 
ُ
سَك

ُ
نف

َ
 أ
َ
نسَوْن

َ
ِ وَت

بِر 
ْ
اسَ بِال

َّ
 الن

َ
مُرُون

ْ
أ
َ
ت
َ
أ

 
َ
ون

ُ
عْقِل

َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
ابَ ۚ أ

َ
كِت

ْ
 ال

َ
ون

ُ
ل
ْ
ت
َ
مْ ت

ُ
نت
َ
أ الأمثال لها تعلق فقد ورد الحث في سياق ضرب الأمثال، و  ،[43 :آية ،البقرة :]سورة ((وَ

ال،  ،وما يشير إلى تلك التعلق ،بالحواس، وكذلك بالجانب القلبي أننا نجد في نفس سياق الآية الحديث عن الكِبَر والعيَّ

وهذا لا شك خطاب موجه للقلب أكثر منه للعقل؛ لأن الكبَر علامة الضعف والحاجة وهذا ثقيل على النفس، كما أن 

ال فيه إشارة إلى نف ، العيَّ
ُ
عيف س تلك العلامة من الضعف والحاجة، ويحتاجون إلى من يكفلهم، وكيف سيكفل الضَّ

وهذا لا شك له وقع على القلب أكثر من العقل، ويجلب صاحبه إلى تحقيق العمل الذي هو الأصل في عملية التفكر كما 

 سبق القول.

 

 

 



ISSN :  
 
 
 

86 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 مكانة الفكر في الإسلام وضابطه -3

 :مكانة الفكر في الإسلام 3-1

من في بناء الإنسان ، والآن سنقف على أهمية الفكر وضوابطه وحقيقته ن حديث كان عن مفهوم الفكرما سبق م

المنظور الإسلامي. فمن خلال مفهوم الفكر وما يحتويه من صلة بين العقل والقلب في المفهوم الشرعي، تتضح لنا أهمية 

غيها الإسلام في كل حكم من أحكامه الشرعية، سواء كانت الفكر في الإسلام، وأنه المعتمد في الكشف عن الحقيقة التي يبت

إيمانية أو تشريعية أو قيمية. فالمتتبع للآيات الواردة فيها مادة )الفكر( أو ما يحتويه من قوتين عقلية وقلبية، يدرك أن 

لهذا تجد الشارع يحث الأحكام بمختلف أنواعها حاضرة، وأن المدخل لإدراك هذه الأحكام وحقيقتها الربانية هو الفكر، و 

:" كثر عنى( موضحا هذا المـه505عليه ويطلب من المكلفين اعتماده في الكشف عن الحق أو تأكيده، يقول الغزّالي )ت

الحث في كتاب الله تعالى على التدبر والاعتبار والنظر والافتكار، ولا يخفى أن الفكر هو مفتاح الأنوار ومبدأ الاستبصار، 

 ومصيدة المعارف والفهوم. وأكثر الناس قد عرفوا فضله ورتبته لكن جهلوا حقيقته وثمرته ومصدره"وهو شبكة العلوم 

 (04/423الغزالي. )

ورغم أهميته كمفتاح لكشف النور والاستبصار به في الحياة، فالناس قد جهلوا أهميته  على التفكر، ورغم هذا الحث

 هـ(1393)ت بن عاشور امقاصد الشريعة  كما بين ذلك الطاهر وعطلوا دوره في الحياة، رغم كونه مقصدا من أهم 

ابن  )بقوله: "إن إصلاح التفكير من أهم ما قصدته الشريعة الإسلامية في إقامة نظام الاجتماع من طريق صلاح الأفراد"

ب فلا شك أن ما سينتج من أفعال وأقوال عن القوة العقلية أو  (52عاشور. ص
ّ
ل الفكر أو عط

ّ
القلبية سيكون ، فإذا عط

(: " التفكر يوقع ـه751في غاية الفساد، وسيتعارض مع مقاصد الشريعة الإسلامية في كل أحكامها، يقول ابن القيم )ت

صاحبه من الإيمان على ما لا يوقعه عليه العمل المجرد، فإن التفكر يوجب له من انكشاف حقائق الأمور وظهورها له، 

ومعرفة مفضولها وفاضلها وأقبحها من قبيحها، ومعرفة أسبابها الموصلة إليها، وما يقاوم وتميز مراتبها في الخير والشر، 

ابن القيم.  )تلك الأسباب ويدفع موجبها، والتمييز بين ما ينبغي السعي في تحصيله وبين ما ينبغي السعي في دفع أسبابه"

1/180 )  

ثم سواء على المستوى الجمعي أو الفردي؛ لأن تركه تركا إوتركه (، 07العقاد. صواجبا إسلاميا )ولهذا اعتبر التفكر 

كَ )) للخير المطلق والوقوع في الشر المحض، ولهذا جاءت أول آية من حيث النزول تأمر بذلك في قوله تعالى: ِ
 بِاسْمِ رَب 

ْ
رَأ
ْ
اق

ذِي 
َّ
قَ(( ]ال

َ
ل
َ
فكر في المعلوم من حيث المعقولات  ،[1 :آية ،العلق :سورةخ

َ
المتعلقة بالوجود الموصلة إلى الخالق والقراءة ت

 الحق، وهو الله عز وجل.

هذا من حيث التفكر المتعلق بالإيمان، والذي سنتحدث عن ضوابطه في المطلب الثاني من هذا المبحث. أما ما يتعلق 

من  ش يء أنفع للقلب ببقية الأحكام فالتفكر والتدبر في تشريعاتها مطلوب ومأمور به إدراكا للحكمة وتحقيقا للقيم؛ إذ لا

" قراءة القرآن بالتدبر والتفكر، فإنه جامع لجميع منازل السائرين وأحوال هـ(: 751)ت يقول ابن القيمالتفكر، 

العاملين، ومقامات العارفين، وهو الذي يورث المحبة والشوق والخوف والرجاء والإنابة والتوكل والرضا والتفويض 



ISSN :  
 
 
 

87 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

تي بها حياة القلب وكماله، وكذلك يزجر عن جميع الصفات والأفعال المذمومة التي بها والشكر والصبر وسائر الأحوال ال

  (1/187ابن القيم. ) فساد القلب وهلاكه..."

المقصد منه الكشف عن الحق وتحقيق  ،والتفكر المأمور به شرعا في العديد من الآيات، والذي حث عليه الإسلام

أمر الله تعالى بالنظر في آياته والاعتبار بمخلوقاته في أعداد كثيرة من آي  "ـ(:ه543اليقين، يقول ابن العربي المعافري )ت

 (2/351. ي المعافر ) القرآن، أراد بذلك زيادة في اليقين وقوة في الإيمان، وتثبيتا للقلوب على التوحيد"

اء على مستوى الخلق سو  وأول هذا اليقين الذي يبتغيه الإنسان هو التعرف على صاحب الوجود من خلال آياته

والإبداع، أو على مستوى التفضل والإنعام، فكل ذلك يورث للإنسان المتفكر حق اليقين بعدما حصل له علم اليقين، 

: "أما التفكر في الآيات والعلامات فأن ينظر في قدرة الله تعالى فيما خلق الله تعالى هـ(373)ت يقول الإمام السمرقندي

، وفي خلق نفسه كما قال والنهار الليل واختلاف لوع الشمس من مشرقها، وغروبها في مغربها،من السموات والأرض، وط

  )) الله تعالى:
َ
مُوقِنِين

ْ
ل ِ
 
 ل
ٌ
رْضِ آيَات

َ ْ
  (20) وَفِي الأ

َ
بْصِرُون

ُ
 ت

َ
لا

َ
ف
َ
مْ ۚ أ

ُ
سِك

ُ
نف

َ
فإذا تفكر ،  [21 :آية ،الذاريات :]سورة (( وَفِي أ

 .السمرقندي) العبد في الآيات والعلامات يزيد به يقينا ومعرفة، وأما التفكر في الآلاء والنعماء فأن ينظر إلى نعم الله تعالى"

 (571ص 

 في الإسلام: ضوابط التفكر  3-2

يد بمجموعة من القيود، وذلك ليس الغرض فكر في غير ما قصده الشارع ورضيهتحتى لا يقع ال
ُ
والتقليل حصاره ، ق

، وإنما بيانا لخصائصه وقدرته، فهو مهما حقق من مكانة رفيعة في المفهوم الشرعي، تبقى قدرته محدودة لا من شأنه

د في مكتسباته العقلية والقلبية سيجد نفسه عاجزا عن إدراك حقيقة بعض يستطيع تجاوزها؛ لأنه مهما فعل من مجهو 

( هذه الحقيقة بقوله: ـه808الحقائق؛ لأنها خارج عن نطاقه المحدود الذي خلق من أجله، وقد بيّن لنا ابن خلدون )ت

د والآخرة، وحقيقة النبوة، "العقل ميزان صحيح، فأحكامه يقينية لا كذب فيها، غير أنك لا تطمع أن تزن به أمور التوحي

فمثل هذه الحقائق (، 1/582ابن خلدون. ) وحقائق الصفات الإلهية، وكل ما وراء طوره؛ فإن ذلك طمع في محال"

الغائبة عن الحواس، والتي تعتبر المدخل الأساس، كما سبق، للقوة العقلية، لا يستطيع الفكر إدراكها؛ لأنه لا يدخل 

تالي مهما حاول أن يدرك أصلها وجوهرها فسيفشل في ذلك؛ لأنه طمع في محال كما عبر ابن ضمن تلك المعقولات، وبال

، وقوله هذا، بيان  (2/409الله( )السيوطي. : )تفكروا في كل ش يء ولا تفكروا في ذات 5خلدون. ولهذا ورد عن ابن عباس

  (4/395الألباني.  )الله عز وجل(للنهي النبوي الوارد في الحديث: )تفكروا في آلاء الله، ولا تفكروا في 

والجواب عن هذا؛ أن ، !يبقى السؤال الذي يفرض نفسه هو؛ كيف يأمر الشارع بالتفكر ثم يضع حدودا لذلك؟

الحدود التي وضعها الشارع غير مقتصرة على فريضة التفكر فحسب، بل هي شاملة لجميع الأحكام الشرعية، فما من 

وضوابط لا ينبغي للإنسان أن يتجاوزها، ومعلوم أن الفكر تبع لهذه الأحكام، بل لا يشتغل حكم من الأحكام إلا وله حدود 

الفكر في المفهوم الشرعي إلا ضمنها، إدراكا لحقيقتها وعظمتها، واستجابة لأوامرها ونواهيها، فالفكر تابع وليس متبوعا في 

له، وما أبيح له متسع بقدر اتساع الأحكام الشرعية. وقد المفهوم الشرعي؛ إذ لا يمكن له أن يجول ويصول إلا فيما أبيح 

بين السمرقندي بعض هذه المجالات المباحة للتفكر بقوله: "وأما التفكر في ثوابه فهو أن يتفكر في ثواب ما أعد الله 

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura51-aya20.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura51-aya20.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura51-aya20.html


ISSN :  
 
 
 

88 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

طاعة ربه. وأما التفكر  لأوليائه، في الجنة من الكرامات؛ فإن التفكر في ثوابه يزيده رغبة فيها، واجتهادا في طلبها، وقوة في

في عقابه، فهو أن يتفكر فيما أعد الله لأعدائه في النار من الهوان، والعقوبة، والنكال؛ فإن التفكر في ذلك يزيده رهبة، 

ويكون له قوة على الامتناع من المعاص ي. وأما التفكر في إحسانه إليه؛ فهو أن يتفكر في إحسان الله تعالى؛ وهو ما ستر 

ذنوبه، ولم يعاقبه بها، ودعاه إلى التوبة، وينظر في جفاء نفسه كيف ترك أوامره، وارتكب معاصيه، فإن التفكر عليه من 

  (.572-571السمرقندي. ص  )في ذلك يزيد الحياء والخجل..."

لمرجوة. غير أن التفكر في مثل هذه المجالات وغيرها يحتاج إلى شرط آخر حتى يصل الفكر إلى المطلوب ويحقق الغاية ا

وهنا نرجع ونعود إلى ما يحتويه الفكر من قوتين أساسين، القوة العقلية والقلبية، وقد بحثنا القوة العقلية فيما سبق 

واتضح لنا أنها محدودة في عملية التفكر، بل قد تقع في الخطأ إذا تجاوزت حدودها، فبقي الحديث عن القوة القلبية من 

 شاد.حيث فعاليتها في التوجيه والإر 

التي تحدثت عن القلب ودوره في العمليات الفكرية من حيث يتضح من دراسة النصوص الواردة في مصادر التشريع 

التوجيه والإرشاد، نجد القلب الركيزة الأساس في هذا التوجيه، ولا يستطيع الفكر الاستغناء عنه؛ لأنه يدرك مدى 

يستطيع الفكر باعتماده على القلب في بعض الأحيان أن يكشف أهميته في الكشف عن الحق والبلوغ إلى الصواب، بل 

ما لم يستطع العقل كشفه، بل مهما توصل العقل وارتقى في كنهه، يبقى الفكر عاجزا بدون حضور القلب، ولهذا يمكن 

نفس، والقدرة الادعاء أن الفكر بدون قلب لن يكون رشيدا في طريق بحثه؛ لأن " التفكر من العبادات التي تتطلب صفاء ال

ولهذا "سئل بعض الحكماء، ما الذي يفتح  (، 10/143الأصبهاني.  )على طرد الأفكار والهواجس التي تعيق التفكر"

الأصبهاني.  )الفكر؟ قال: اجتماع الهم؛ لأن العبد إذا اجتمع همه فكر، فإذا فكر نظر، فإذا نظر أبصر، فإذا أبصر عمل"

10/143.) 

 خاتمة

يدور حول اتضح أن الفكر في علاقته بالعقل والقلب من حيث المفاهيم اللغوية والاصطلاحية، أنه بناء على ما سبق 

ددت معرفة حقيقة الش يء المبحوث عنه، وهذا لا يتأتى إلا بوسائل، والتي حُ  مقصد واحد، وهوكلها تشترك في  ،معان عدة

العمليات  اسطة المحسوسات، أوبو  الإدراكعلى  دور معانيهي فالعقلالعقل والقلب. المفاهيم في أمرين؛  تلكبحسب 

 . لتعقللعمليات تلك السوى وعاء لمجموعة من  القلب... وما العقيلة الداخلية

؛ اعتمدت في البحثفقد اتضح من خلال الآيات التي وعن قضية الصلة الموجودة بين الفكر والعقل والقلب قرآنيا، 

ف عليه ويعلمه، هو نتاج للحواس؛ فقد يعقل الإنسان الش يء ويدركه ويتعرّ أن العقل ما هو إلا جزء من الفكر، والذي 

هو الأساس في العمليات الإدراكية كلها، ف، إلا إذا ربط كل ذلك بالقلب لكن لن ينتفع بتلك المعارف على المستوى العملي

 أو العمل. سواء من ناحية العلم أو الفهم

 

 



ISSN :  
 
 
 

89 
 

01المجلد:   

6202 العددالأول: شتاء  

 المراجع:

 .دار الكتب العلمية .أحكام القرآن .هـ(1424ابن العربي، م. ب. ع. ) -

 .دار الكتب العلمية .مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة .ابن القيم الجوزية، م. أ. ب. )د.ت( -

 .فهد لطباعة المصحف الشريف مجمع الملك .مجموع الفتاوى  .هـ(1416ابن تيمية، أ. ب. ع. ) -

 .ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر .هـ(1408ابن خلدون، ع. ر. ) -

 .دار الفكر

 .الدار التونسية للنشر .التحرير والتنوير .م(1984ابن عاشور، م. ط. ) -

 .الدار التونسية للنشر .الإسلامأصول النظام الاجتماعي في  .ابن عاشور، م. ط. )د.ت( -

 .دار الجيل .معجم مقاييس اللغة .هـ(1191ابن فارس، أ. ز. ) -

 .دار صادر .لسان العرب .هـ(1414ابن منظور، م. م. ) -

 .دار الكتب العلمية .حلية الأولياء وطبقات الأصفياء .هـ(1909الأصبهاني، أ. ن. ) -

 .دار المعارف .صحيحةسلسلة الأحاديث ال .هـ(1415الألباني، ن. د. ) -

 .مجمع اللغة العربية .المعجم الوسيط .أنيس، إ.، وآخرون. )د.ت( -

 .دار الكتب العلمية .التعريفات .هـ(1403الجرجاني، ع. ب. ) -

 .المكتبة العصرية .مختار الصحاح .هـ(1420الرازي، أ. ب. ) -

 .دار القلم .المفردات في غريب القرآن .هـ(1412الأصفهاني، ر. ) -

 .دار الهداية .تاج العروس من جواهر القاموس .هـ(1205دي، م. م. )الزبي -

 .دار ابن كثير .تنبيه الغافلين بأحاديث سيد الأنبياء والمرسلين .هـ(1421السمرقندي، أ. ل. ) -

 .دار الفكر .الدر المنثور في التفسير بالمأثور  .السيوطي، ج. د. )د.ت( -

 .دار هجر .جامع البيان عن تأويل آي القرآن .الطبري، م. ب. ج. )د.ت( -

 .دار الكتب المصرية .المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم .هـ(1364عبد الباقي، م. ف. ) -

 .مؤسسة هنداوي  .التفكير فريضة إسلامية .العقاد، ع. م. )د.ت( -

 .سلاميدار العالمية للكتاب الإ  .الأزمة الفكرية المعاصرة .هـ(1414العلواني، ط. ج. ) -

 .دار المعرفة .إحياء علوم الدين .الغزالي، أ. ح. )د.ت( -

 .دار إحياء التراث العربي .المخصص .هـ(1417المرس ي، ع. ب. ) -

 


